Argus-a Artes & Humanidades ISSN 1853 9904
Ensayo Vol. XIV Ed. Ne 54

Andrés Budeguer Diciembre 2024

Algunos aspectos de la concepcion del tiempo en Heraclito

Andrés Budeguer
Universidad Nacional de Tucuman
Argentina

1. Introduccion y delimitacion del problema

El propésito del presente trabajo consiste en analizar la concepcidn del tiempo que
hallamos en algunos de los fragmentos de Heraclito de Efeso, filésofo presocratico que vivio
a finales del siglo VI a.C." Sus reflexiones acerca de este tema distan mucho de ser sistemati-
cas.”Los textos conservados, comtnmente denominados “fragmentos”, suelen presentar gra-
ves problemas de interpretacion, en gran medida, dado que el autor se expresa de manera
deliberadamente ambigua en diversas ocasiones. De aqui, precisamente, que ya los antiguos
lo apodasen oxotewdg, “oscuro”.’ Las expresiones polares y analogias presentes en su pen-
samiento (Bernabé, 2009), sumada a la cuestion de la autenticidad de los fragmentos, hacen

que cualquier interpretacion del autor sea siempre discutible.

La nocién central del pensamiento heracliteo es el Aoyoc. No en vano, Guthrie ha
afirmado que el filésofo “fue un profeta poseedor de la ley divina que la mayoria de los

hombres era incapaz de captar” (Guthrie, 1984: 458). Las reflexiones heracliteas, pues, no

1Los datos transmitidos acerca de la vida de Heraclito de Efeso resultan verdaderamente escasos. Didgenes
Laercio afirma que alcanz6 su madurez en la sexagésima Olimpiada (IX.1; 2007: 457), es decir, en 503 — 500
a.C. Es probable que perteneciese a una familia aristocrata y sus relaciones con sus conciudadanos no fuesen
nada buenas. Las diversas anécdotas transmitidas permiten imaginar una personalidad algo extrafia, caracteri-
zada por un gusto por el aislamiento y la soledad. Acerca del valor de la misantropfa en Heraclito, ver Moyal
(1989). Sobre la vida de Heraclito, pueden considerarse Bernabé (2019: 165 — 167), Cordero(2018: 13 — 21),Cor-
navaca (2008: 163 — 164),Eggers Lan & Julid (1978: 318 — 320),Guthrie (1984: 380 — 395) y Kirk et al. (2017:
245 — 247). Acerca del contexto histérico y cultural del pensador y las condiciones bajos las cuales elabor6 sus
reflexiones, véase Garcia Quintela(1992: 13 — 25).

2 Una opinién similar mantiene Aguilera Quiroz (2019: 9)cuando afirma que el concepto de tiempo en la filo-
soffa presocratica “no ha sido tratado por los propios filésofos llamados presocraticos de un modo consciente
y sistematico”. Podemos realizar esta misma afirmacién, naturalmente, para muchas otras nociones filoséficas;
por ejemplo, la cuestion del placer (Nieva, 2012: 20). Esto no implica que no podamos intentar una reconstruc-
cién de estas categorfas a partir de los fragmentos conservados.

3Cordero (2018: 25) ha argumentado a favor de un valor metodolégico de la oscuridad heraclitea. Desde este
punto de vista, el hecho de que el efesino no se exprese claramente implica una decisién consciente y una toma
de posicién respecto del modo en el cual hemos de acceder al conocimiento. Una posicién semejante adopta
Rivera (2006: 12) al valorar la oscuridad del efesino, afirmando que “Lo oscuro de Her4clito es la caverna de
donde intenta salir. Sus palabras, en cambio, son esplendentes”. Otras consideraciones sobre el estilo oracular
de Heraclito pueden hallarse en Chitwood (1995) y Hopkins (2008).



Argus-a Artes & Humanidades ISSN 1853 9904
Ensayo Vol. XIV Ed. Ne 54

Andrés Budeguer Diciembre 2024

tomaron al concepto de “tiempo” como un objeto central de reflexion, sino que hicieron
alusion a él de modo accesorio. En este estudio buscaremos explicitar algunas claves que

permitan comprender mejor esta nocion en la obra conservada del efesino.

2. El fragmento 30 y la eternidad del xoouog

LLa nocién de tiempo suele discutirse en el pensamiento de Heraclito a propésito del
fragmento 30:*‘A este mundo, el mismo de todos, no lo hizo ni uno de los dioses ni uno de
los hombres, sino que siempre era, es y sera fuego siempre viviente, que se enciende segin
medida y se extingue segtin medida” (Cornavaca, 2008: 201).” Este es un fragmento en el cual
Heraclito expone su concepcion del noopoc. De aqui, precisamente, que Aristoteles hubiera
ubicado a nuestro pensador entre los primeros fisicos.” En general, la literatura especializada
ha puesto el acento en la cuestion del fuego heracliteo al leer el texto. Dado el objeto de
nuestra investigacion, sin embargo, quisiéramos concentrarnos en la nocién de xoopoc. En
el texto hallamos una relacién entre el tiempo, por medio de los verbos principales (ﬁv, £oTwy,
£otat) y el noopoc. Un aspecto sumamente discutido en este punto es la cuestion de gué valor

asignarle al verbo “ser” en el fragmento.

Hay quienes han afirmado, al interpretar el fragmento, que la expresion v Gel nod
Eotv xal €oton deberfa de poseer valor existencial (“siempre existid, existe y existird”). Otros,
en cambio, han adjudicado a la expresion una funcidon puramente copulativa (“fue, es y serd

siempre”). Cordero (2018: 161) ha sugerido que la significacion existencial del verbo “ser”

4 La primera edicién sistematica de los fragmentos de Heraclito, y de los presocraticos en general, de donde
hemos tomado la numeracién adoptada en el presente estudio, es la de Diels y Kranz (1952). Para el texto
griego y las traducciones hemos seguido la edicion preparada por Cornavaca (2008), con algunas observaciones
y anotaciones de Graham (2010), Kahn (1979) y Marcovich(1967, 1968).

5 El fragmento nos llega a través de Clemente de Alejandtia en su Stromata (V. 104. 2): “ndopov 16v8e, 1OV a0V
antvtov, obte 1 Oedv odte Avbpdnwy €noinoey, GAL' v del xad Eoty xod Eoton 1dE Gellwov, antdpevoy pérox
nad GnooBevvipevov uétpa”. La autenticidad del texto se encuentra entre las menos discutidas en los fragmentos
de efesino (Eggers Lan, 1984: 78). El unico término que no aparece en los manuscritos de Clemente y s se
incluye en la edicién de Diels y Kranz es tOvde (este), que se suple a partir de los escritos conservados de otros
dos pensadores, Plutarco (s. I d.C.) y Simplicio (s. VI d.C.).

¢ De acuerdo con Aristételes y la sistematizacion que aparece en Metafisica, los fisicos estaban interesados en la
busqueda de los primeros principios y las causas primeras de la realidad, a la que denominaron gootg (Metafisica
A.3.983b7). En este sentido, afirma Aristételes: “Pues bien, de los primeros que filosofaron, los mas pensaron
que los tnicos principios de todas las cosas eran los principios de la especie de la materia. En efecto, eso en
que todos los entes consisten, y de lo que primariamente se originan, y en lo que finalmente se disuelven cuando
se destruyen, en tanto que la substancia de ella se conserva por mas que cambie en sus afecciones: eso dicen
que es el elemento y el principio de los entes” (2022: 39).



Argus-a Artes & Humanidades ISSN 1853 9904
Ensayo Vol. XIV Ed. Ne 54

Andrés Budeguer Diciembre 2024

(elpl) es indudable en el fragmento. Asignarle un valor copulativo setfa un etror. También
Kirk (1962: 310) reconoce que seria extrano que Heraclito abandonase el sentido existencial,
dado que este venia siendo utilizado desde los tiempos de Homero. El uso copulativo, para

estos intérpretes, deberfa ser descartado por completo.

En contra de Cordero y de Kirk, Eggers Lan (1984: 88), siguiendo la interpretacion
de Kahn (2003: 80), ha sugerido algunas objeciones a la disyuntiva mencionada 7 supra. Segin
Kahn, la dicotomia entre un uso copulativo y otro existencial del verbo eiul implica una
distincién equivoca. La copula puede especificarse en términos sintaticos “S es P”, pero los
usos llamados existenciales (referentes a la existencia o inexistencia de una entidad) no pueden
especificarse recurriendo a categorias sintacticas, dado que “la nocién de existencia es esen-
cialmente léxica o semantica, no sintactica” (Eggers Lan, 1984: 88). La distinciéon entre un
uso copulativo y existencial no puede ser aplicada, pues se encuentra viciada desde un co-

mienzo, produciendo asi confusiones conceptuales.’

Creemos que las apreciaciones de Kahn enriquecen notablemente nuestra compren-
sion del fragmento. Las expresiones verbales de eiui, cuyo valor hemos discutido, ponen
énfasis en la continuidad del xdopog en el tiempo. A nuestro modo de ver, empero, las afir-
maciones de Kirk no han perdido fuerza aun: dada la significaciéon que el sintagma tenia ya
desde tiempos homéricos, serfa extrafio que Heraclito abandonase tal sentido primigenio y
lo reemplazase por un uso copulativo —pace el intento de Kahn por descartar o minimizar la
distincion. Estas apreciaciones, sin embargo, han de ser matizadas, dado que no existia en el
pensamiento griego del siglo VI a.C., propiamente, un reconocimiento de la mentada distin-
cion. En términos de Kirk: “cierto es, sin embargo, que las distinciones entre los diferentes
usos del verbo ser no se encontraban aun propiamente reconocidas” (1962: 310). ¢Qué valor
atribuirle, entonces, al verbo eipi en la sentencia heraclitea? A partir de la breve discusion que

hemos consignado, creemos que lo correcto es atribuirle un valor existencial y, en

"Kahn(2003: 80) afirma: “Es posible especificar los usos de ser como cépula en términos sintacticos solamente,
haciendo referencia a la forma de la oracién N es ¢ con ciertos valores definidos para ¢. Pero los usos existen-
ciales de iyt no pueden especificatse de esta manera, ya que dependen del significado del verbo: la nocién de
existencia es esencialmente léxica o semantica, no sintactica. La dicotomia verbal cépula o existencial no se
puede aplicar en la practica porque esta viciada en principio por una confusién entre criterios sintacticos y
semanticos. La suposicion tradicional ha sido que los usos de la cépula son aquellos en los que el verbo carece
de significado, mientras que los usos existenciales son simplemente aquellos en los que el verbo tiene "signifi-
cado propio" y no es "una mera cépula". Sin embargo, en lo que respecta al verbo gtiego, ambas suposiciones
son falsas. [...] Pot lo tanto, cualquier desctipcién basada en la dicotomia copula/existencial es necesariamente
incoherente”.



Argus-a Artes & Humanidades ISSN 1853 9904
Ensayo Vol. XIV Ed. Ne 54

Andrés Budeguer Diciembre 2024

consecuencia, seguir la traduccion de Cordero: “Este orden, el mismo para todos, no lo hizo
ninguno de los hombres ni de los dioses, sino que siempre existio, existe y existira” (Cordero,

2018: 161; 204).

Lo que Heraclito afirma en la primera porcion del fragmento, en consecuencia, es
que el xoopog es eterno; existio, existe y existira. ¢Y la contraposicion entre los hombres y

los dioses al comienzo del texto? Bernabé (2019: 197) la interpreta como sigue:

se trata de refutar una idea que otros sostienen («no...sinoy), si bien parece evi-
dente que nadie habria postulado que el mundo fue creado por un hombre. La
raz6n de la mencion es que se trata de una «expresion polam [...]es probable que
Heraclito usase el recurso tradicional para poner de manifiesto que tan absurdo
es considerar que fue un dios quien hizo el mundo como lo seria creer que fue

un hombre.

No es que Heraclito esté poniendo en pie de igualdad la opiniéon de aquellos que
consideran que al xoopog lo gener6 (§noinoev) o bien un dios o bien un hombre. Utiliza el
recurso de la polaridad para poner de manifiesto el absurdo de creer que este xoopog ha sido
creado. Estas apreciaciones, por otro lado, fortalecen nuestra eleccién de otorgarle a los ver-
bos un valor existencial, en detrimento de su valor como cépula —naturalmente, como han

~ . , . . . .-, 8 .-, . .
seflalado los intérpretes partidarios de esta interpretacion,” esta eleccién implica colocar un

punto después de la primera porcién (Cordero, 2018: 162).

La cuestion de la medida tiene también suma importancia en la concepcién heraclitea
del x6dopoc.” Bl fuego se enciende y se apaga de acuerdo con medidas determinadas, y su
conversion en otros elementos no es, por decirlo de alguna manera, caprichosa. En este sen-
tido, Bernabé (2019: 198) ha afirmado que el hecho de que Heraclito haga referencia a wedidas
“tiene como consecuencia que en el curso de las conversiones del fuego en otros elementos
materiales no hay pérdida de materia”. A partir de estas apreciaciones podemos sugerir que

el tiempo del cual Heraclito nos habla es #n tiempo que se expresa en el xoguog, remite a él como

8 El mayor partidario de esta interpretacion en afios recientes ha sido Ramnoux (1968).

9Cordero, (2018: 162), siguiendo a Ramnoux, ha ido en contra de la interpretacion de Eggers Lan. Segun su
concepcion, el fragmento 30 no afirma que el mundo sea eterno, sino que hay un orden o una combinacién que
fue, es y sera. Las cosas han estado siempre dispuestas de una manera, y es esta disposicién de la cual predicamos
la continuidad en el tiempo. Discutiremos este punto 7 infra de modo breve.



Argus-a Artes & Humanidades ISSN 1853 9904
Ensayo Vol. XIV Ed. Ne 54

Andrés Budeguer Diciembre 2024

medida de la eternidad. Queda, sin embargo, un ultimo punto a tratar en la interpretacion del
fragmento; a saber, el sentido que Heraclito le otorga al término noopog y sus maltiples sig-

nificaciones en la Grecia arcaica.

Antes de considerar otros textos conservados, quisiéramos hacer algunas alusiones al
sentido del término “noopoc” en el fragmento 30. El término tiene un sentido inicial de
arreglo ordenado, constitucién o formacion dispuesta de acuerdo con ciertas normas." A
partir de aqui, podemos inferir que el sentido principal que tiene el x6opog en Heraclito es el
de un mundo ordenado, y no un mundo a secas. El principal problema con el que nos enfren-
tamos para interpretar el término es que este no figura en ninguno de los otros fragmentos
conservados de Heraclito."' De acuerdo con Kirk (1962: 313), la mayoria de los usos filos6fi-
cos del término anteriores al siglo IV tienen el sentido principal de “orden”, con indepen-

dencia del concepto de “mundo”, con el que suele emparentarse.

De acuerdo con la reconstruccion que Kahn propone del término (1960: 219), a quien
seguimos, no podemos hallar una etimologfa clara del mismo: “xdguo¢ no tiene una etimologia
digna de ese nombre, y el significado original de la palabra debe extraerse de su uso en los
textos”. En la literatura arcaica, x6opog y su verbo (xoopéw) denotan un arreglo o disposicion
de un conjunto de partes; en consecuencia, en sus inicios, el término parece haber tenido un
sentido eminentemente fisico. Bajo estos esquemas, la equivalencia apropiada es la siguiente:
noopog = orden, arreglo ordenado. Este sentido puede encontrarse en Herédoto y Homero.
Posteriormente, ya en la época clasica, el término adquiere fuertes connotaciones estéticas,
pero jamas pierde su estrecha relacion inicial con la nocién de un orden determinado. Estos

usos son, propiamente, no filoséficos:

La riqueza peculiar del término radica en su capacidad para denotar un arreglo
concreto de belleza o utilidad, asi como la idea mas abstracta de un orden moral

y social. Podemos suponer que fue, en primer lugar, el sentido fisico de arreglo o

19Diggle (2021: 826 — 827) le otorga cuatro sentidos principales; a saber: a) arreglo ordenado; b) adorno; c)
orden de las cosas; d) titulo de un funcionario cretense. De estas acepciones, la que mayor consonancia tiene
con el uso heracliteo es ). Mas alla de la amplitud semantica del término, estamos de acuerdo con Kirk cuando
afirma que, antes del siglo IV a.C,, carece de sentido pensar al término xoopog con independencia de alguna
clase de ordenamiento, por contraposicion a la mera espontaneidad (Kirk, 1962: 311).

1T Encontramos, ciertamente, algunas excepciones —el término figura en los fragmentos 75, 89 y 124. Sin em-
bargo, siguiendo la posicién de Kirk (1962: 312), estas partes parecen haber sido afiadidas posteriormente y, en
consecuencia, no podemos afirmar que pertenezcan propiamente a Heraclito. Una discusiéon breve de estos
fragmentos puede hallarse en los analisis de Kahn al respecto (Kahn, 1960: 226).



Argus-a Artes & Humanidades ISSN 1853 9904
Ensayo Vol. XIV Ed. Ne 54

Andrés Budeguer Diciembre 2024

disposicion ordenada lo que llevé al uso de xoopog para designar el orden natural
del universo, pero la “bondad” del orden estaba ya inmediatamente implicada

(Kahn, 1960: 222).

Con los pensadores presocraticos, a partir del siglo VI a.C., el término comienza a
adquirir matices que podriamos llamar filosdficos, en el sentido de que implicaron especulacio-
nes no solo acerca de la pioig, siguiendo la interpretacion aristotélica,'” sino que sugirieron
las primeras especulaciones propiamente metafisicas. Si bien el término conserva la mayor
parte de las connotaciones que habia adquirido en los poemas homéricos, comienza a signi-
ficar arreglo de todos los enteso todas las cosas, una disposicion en la cual cada cosa tiene su lugar y
sus limites concretos. Con el correr de los siglos, por otro lado, las sugerencias estéticas del
término iran zn crescendo, y 1a nocion de belleza ira asociandose estrechamente con la de or-
den.” Cuando Heraclito utiliza el término, en consecuencia, este se encontraba ya asociado
a diversos sentidos, y su amplitud semantica era ya manifiesta —Heraclito, dicho brevemente,

no inventa el término o su uso.

Podemos concluir entonces que, partir de Heraclito, e incluso en autores posteriores,
el sentido de orden universal es el que prima. En el fragmento 30, de acuerdo con la interpre-
tacion de Kahn (Kahn, 1960: 225), el término ha de significar las transformaciones organiza-
das de la naturaleza en su sentido mas amplio. A diferencia de la mayor parte de 6rdenes (e.g
sociales, legales, culturales, fisicos), esze orden —de aqui la presencia del acusativo t6v8e— no
un producto ni humano ni divino —ya hemos sugerido que esta es una clara expresion polar.
No creemos que existan razones de peso, en consecuencia, para abandonar la clasica traduc-

cién de xoopog por orden en el contexto heracliteo.

De acuerdo con la interpretaciéon mas reciente de Finkelberg (1998: 115), no hay ra-
zones de peso por las cuales debamos creer que el término xdopog refiere al mundo. La

traduccion propuesta es secuencia ordenada. El autor anota: “Si por xdopog Heraclito hubiese

12Cf Nota 6.

13 Hstas connotaciones estéticas, entre otros factores diversos, fueron las que llevaron al pensamiento romano
a traducir xoopog por “mundus”, término asociado a lo elegante, refinado o exquisito. A partir de esta obser-
vaciéon puede constatarse que el vocablo espafiol “mundo” no refleja, al menos completamente, las intenciones
griegas, sino mas bien las reinterpretaciones latinas de la cosmovision griega. Este suceso, naturalmente, puede
aplicarse a diversos términos reinterpretados por los romanos y, posteriormente, recibidos por la mayor parte
de las lenguas romances (¢.g.900LG por natura O TEYVY por ars).



Argus-a Artes & Humanidades ISSN 1853 9904
Ensayo Vol. XIV Ed. Ne 54

Andrés Budeguer Diciembre 2024

querido referir al orden del mundo, deberfa haber clarificado este uso, dado que esta no era
una aplicacién usual de la palabra” (1998: 1106). Por otro lado, sugerir que Heraclito refiere al
mundo, implicaria que, a su vez, niega que este fue creado por alguno de los dioses o alguno
de los hombres. Esta serfa, cuanto menos, una afirmacion extravagante: ningin texto griego
consetrvado hasta el Timeo de Platon sugiere que el mundo fue generado por un creador.' En
consecuencia, esta idea habria sonado por lo menos extravagante. Este es un segundo punto
de apoyo, aunque algo mas endeble, que nos lleva a preferir la traducciéon de x6opog por

orden, en detrimento de las mas usuales.

La equivalencia “noopog = orden”, por lo tanto, pareceria mas adecuada que la co-
munmente utilizada “x6opoc = mundo”, de acuerdo con las apreciaciones de Kirk, a las
cuales adherimos. Recién con Empédocles, en el siglo V, el término adquiere un nuevo sig-
nificado (técnico) en el que interviene la nocién de mundo. A partir de estas valoraciones,
nos parece sensato concluir que el sentido de n6opog como mundo en Heraclito es, cuanto
menos, incierto. Al referir a este orden (vOopov 10v3e), por lo tanto, el acento no hemos de
ponetlo en el demostrativo —como si este fuese uno de todos los 6rdenes posibles que halla-
mos en el universo. No es posible disociar, en consecuencia, la nociéon de néopog de la nocion

de “orden” en el pensamiento cosmolédgico de Heraclito.

La observacion de Cordero, en relacioén con lo que hemos venido sugiriendo hasta
ahora, resulta interesante: traducir nocpog por orden es, de acuerdo con la evidencia dispo-
nible, la opcién mds acertada, y preferir “orden cdsmico” serfa, cuanto menos, redundante
(Cotdero, 2018: 162). El fuego, aspecto material del noopoc y medida del tiempo, otorga
continuidad al ordenamiento del mundo. El tiempo se expresa como eternidad de acuerdo con
medidas determinadas. El xdopog, en tanto ordenamiento universal, ha existido, existe y exis-
tira. Esta es, siguiendo a Eggers Lan, (1984: 111), la férmula heraclitea de la continuidad tempo-

ral. La conclusion del fragmento, de alguna manera, apunta a sefialar la eternidad del noopoc.

Antes de considerar otros textos heracliteos, quisié¢ramos hacer una breve referencia
a la interpretaciéon que Martin Heidegger, uno de los mayores pensadores del siglo pasado,

sugiere sobre el fragmento del efesino (¢f. Heidegger, 2012, 2014, 2018 y Heidegger y Fink,

14Lloyd (1966: 273, n. 3) aboga por una visiéon semejante: “Es sorprendente que en el fragmento 30, Heraclito
niegue que el orden del mundo sea producto de 'cualquier dios o mortal'. [...] Esta es una negacién tan explicita
que parece estar dirigida contra algiin mito o teorfa especifica. Sin embargo, tenemos considerable dificultad
para identificar esto con certeza a partir de nuestras evidencias disponibles”.



Argus-a Artes & Humanidades ISSN 1853 9904
Ensayo Vol. XIV Ed. Ne 54

Andrés Budeguer Diciembre 2024

2017)."Para el autor alemdn, la primera porcién del fragmento ha de ser interpretada como
el establecimiento de una profunda diferencia ontoligica —recordemos que Bernabé la habia asi-
milado a las expresiones polares. Asi, Heraclito afirma que dioses y hombres son seres (Sezen-
des) que contrastan por entero con el xoopog. De alguna manera, haciendo pie en algunas de
las principales categorias heideggerianas, podria decirse que la diferencia fundamental entre
el noopog y el hombre radica en la arbitrariedad del ser. En contraste con las entidades parti-
culares, el noopog (Iéase, la pborg) no es algo que pueda ser producido o manipulado arbitra-

riamente, al antojo de cierta entidad.

El noopog esta mas alla de toda determinaciéon humana. Yendo en contra de las su-
gerencias de E. Fink, reconocido filésofo aleman y el otro intetlocutor del curso (dictado en

el semestre 1966/7), Heidegger atisba la siguiente lectura del texto (2017: 89):

Usted —Fink— se deslinda de la lectura mas ingenua y mas llana, y prefiere la mas
dificil. Si leemos el fragmento 30 de manera llana, entonces se trata de una afir-
macioén acerca del xoopog: este no ha sido producido por ninguno de los dioses
ni de los hombres, sino que fue siempre, es y sera un fuego eternamente viviente.

Entonces el xoopog es algo que es.

Acertadamente, Heidegger propone relacionar el fragmento 30 con el 124, que afirma
lo siguiente: “como una barredura de cosas esparcidas al azar, el mas bello &dszos” (Corna-
vaca, 2008: 281). A partir de este binomio de textos, el pensador aleman pone en estrecha
relacion al tiempo heracliteo con el fuego siempre viviente. Esta es una conjunciéon que, por lo
demas, muy pocos autores han seguido en la lectura del efesino, y pareceria, en base a los
textos conservados, legitima, e incluso, deseable: “Un fuego fenoménico tiene su duracion

en el arder. El ardor del fuego es un acontecimiento ¢z el tiempo” (2017: 79). En un seminario

15 Desafortunadamente pata nosotros, en las porciones del seminario de 1966/7 dedicadas al anilisis y exégesis
del fragmento 30 (2017: 70 — 97), es Fink quien mayormente toma la palabra. Heidegger discute fuertemente
sus interpretaciones, abogando por una comprension existencial de la filosoffa heraclitea e intentando mostrar
hasta qué punto, incluso en nuestro convulso presente, los fragmentos del efesino representan un enorme
desafio intelectual y, quizas también, espiritual, en el sentido en que implican adquirir una actitud de escucha y
recepcion para con aquello que Heraclito tiene para decirnos. Al respecto, ¢f el fragmento 50 (Cornavaca, 2008:
219): “Después de haber escuchado no a mi sino al /gos, es sabio reconocet que todo es uno” (00 £uo, GALL
0D AOyou Gxovoavtag Oporoyelv cogdy oty Bv mavta elvar). Esto refuerza la ya mencionada idea de Guthrie
de que Heraclito serfa solo un profeta del Adyoc. Un muy buen estudio de este seminario —que no incluyeel
analisis de los fragmentos aqui tratados— puede hallarse en la compilaciéon de Sallis y Maly (1980).



Argus-a Artes & Humanidades ISSN 1853 9904
Ensayo Vol. XIV Ed. Ne 54

Andrés Budeguer Diciembre 2024

anterior, de 1926 —un afio antes de la publicacion de Ser y #empo— leemos lo siguiente: “El

fuego es solo una forma de manifestacion de la razén universal” (2014: 78). Parece claro que
o . T . C iy

por “razén universal” Heidegger nos remite aqui al Aoyog, sugiriendo, tal y como lo anotamos

in supra, que es esta en verdad la nocion central del efesino. Creemos que estas observaciones

de Heidegger, aunque breves y cripticas por momentos —tal y como ocutrre, pues, con las

afirmaciones heracliteas—, pueden echar algo de luz sobre nuestra comprension de la filosofia

del presocratico.

En un curso bastante anterior, dictado en 1943 —titulado “El inicio del pensar occi-
dental. Hericlito”— Heidegger propone poner el acento en éeiwov (2012: 186 y ss.), término
que habia sido traducido por Cornavaca como szempre viviente. De acuerdo con el pensador
aleman, la expresion inicial “xOopov 10vde” tiene un sentido preminentemente estético, pero
no en el sentido en que solemos entender “estética” en el vocabulario filoséfico habitual:
“Aqui se nombra x6cpog en un sentido preeminente, el adornar, lo mismo cuyo adornar,
esto es, el ensamble despejador, esencia todo lo que adorna” (2012: 187). Posteriormente, se
afirma que “Por decorado entendemos el ensamblaje que en cada caso es puesto de mani-
fiesto, Gppovia pavepr], en oposicion a dppovia Gpavyc” (2012: 187). Heidegger no menciona
expresamente, en esta porcion del texto, el fragmento de Heraclito al cual alude, aunque, por
los términos utilizados, hay una clara indicacion al fragmento 54, que afirma: “La armonia
invisible es mas fuerte que la visible” (Cornavaca, 2008: 223)". Entre ambos textos heideg-
gerianos hay una distancia de mas de dos décadas, aunque, al menos en lo que concierne al
fragmento heracliteo que nos hemos propuesto analizar, puede muy bien afirmarse que Hei-
degger mantiene una misma interpretacion, que es, por supuesto, profundizada y reconside-

rada con el paso de los afos.

Si considerasemos al noopog sola y exclusivamente en referencia a si mismo, afirma Hei-
degger, no podriamos apreciarlo en todo su esplendor. De aqui, precisamente, la fructifera
interpretacion que realiza el autor del ya mencionado fragmento 124 —que, en apariencia,

entraria en contradiccién con la filosofia heraclitea. Asi, leemos:

Si sélo consideramos el adorno que aparece limitado a si mismo, nunca nos

apropiaremos del adorno en su univocidad. Este no se deja deducir de lo

16 Anteriormente, Heidegger s habfa discutido el fragmento de manera breve, poniéndolo en relacién con el
concepto griego de pooig (2012: 163): “dopovin Qpovic gaveptic npetttwy”.



Argus-a Artes & Humanidades ISSN 1853 9904
Ensayo Vol. XIV Ed. Ne 54

Andrés Budeguer Diciembre 2024

adornado simplemente dado. Sélo se deja entrever en la mirada del ensamble
inaparente. Heraclito dice que el adorno originario no es hecho ni producido por
ninguno de los dioses ni de los hombres. La gdoicse encuentra por encima de los
dioses y de los hombres. Todo modo de consideraciéon metafisica, sea la que
parte de dios como causa primera, o del hombre como el medio de toda objeti-
vacion, fracasa frente a lo que da que pensar dicho fragmento. Antes de todo
ente y antes de todo origen del ente a partir del ente, esencia el propio ser. Este
no es un hecho, y por eso no posee ningin comienzo determinado en un ahora
y en ningun fin que corresponda a su propia consistencia. El Gnico noopog pen-
sado en el pensar esencial, el adorno originario, dicho xoopog es tan diferente
del “cosmos” pensado modernamente y representado popularmente, que no po-

demos mencionar ninguna medida para esa diferencia (2012: 187 — 188).

Heidegger, como lo sugiere Capobianco (2016), se toma muy en serio las sentencias
heracliteas, llevandolas hasta sus tltimas consecuencias. De alguna manera, tomando algunas
de las categorias de su propio pensamiento, que ya se encontraba desarrollado por entero
para esas décadas, Heidegger sugiere que el ser abi (Dasein), como el noopog, implica el des-
pliegue temporal de los seres independientes del ser humano, tal y como lo sugetriamos 7 supra.
El ser heideggeriano no es, pues, ninguna entidad suprema (en términos del pensador aleman,
una entidad “ontoteoldgica”), pero tampoco se relaciona con el Dasein de modo que dependa
de ¢l El ser, es, pues, un proceso temporal autbnomo que se despliega y manifiesta por si
mismo. Esta vision, pues, subraya la ya mencionada zndependencia del ndopog. Estas afirma-
ciones pueden rastrearse tempranamente en la obra de Heidegger, y no deja de resultar sor-
prendente la influencia que en su obra tendria la figura de un autor, aparentemente, tan dis-

tante para nosotros, como Heraclito de Efeso.

Claro que, a partir de estas observaciones y esbozos, no hemos pretendido agotar
todas las facetas o abordajes posibles del texto, sino solo las que hemos juzgado relevantes
para nuestra investigacion. Las interpretaciones heideggerianas pueden muy bien generar algo
de escozor en el ambito de los estudios clasicos, pero creemos que es relevante mostrar como
las sentencias heracliteas dieron mucho que pensar incluso a autores que no fueron (exclusiva-

mente) fildlogos clasicos. Somos conscientes, pues, de que un estudio concienzudo y

10



Argus-a Artes & Humanidades ISSN 1853 9904
Ensayo Vol. XIV Ed. Ne 54

Andrés Budeguer Diciembre 2024

pormenorizado de la interpretacion heideggeriana de la obra de Heraclito requerirfa un estu-
dio independiente. Pasemos ahora a considerar el fragmento 52, uno de los mas enigmaticos

y complejos textos conservados del efesino.

3. El fragmento 52 y la nocion de aicv

El fragmento 52 es uno de los mas enigmaticos y bellos pasajes del efesino; el mismo
reza: “El tiempo vital es un nifio que juega tirando los dados; el reino de un nifio”."” Este
orden no fue hecho (€noinoev) por ninguno de los dioses o ninguno de los hombres, sino
que es eterno. Con lo dicho, ¢como interpretar la intrincada nocién de aic®v que figura en el
fragmento 52? A ojos de Cordero (2018: 164), este es, sin lugar a dudas, el fragmento mas
enigmatico de Heraclito. Conscientes de esta dificultad, quisiéramos, sin embargo, ofrecer
algunos elementos hermenéuticos (minimos) que faciliten la comprension de las afirmaciones
heracliteas. El primer problema que se plantea al enfrentarnos con el texto es, naturalmente,

la significacion que hemos de atribuirle a iy en el fragmento.

Keizer (2000), a quien seguimos, ha proporcionado una muy completa revision del
término. A lo largo de su historia, el vocablo ha adquirido los matices mas variados. Inicial-
mente —por ejemplo, en I/iada XVI 453— designaba algo similar al concepto de vida o “fuerza
vital”. En los textos homéricos, el término esta lejos de designar algo siquiera cercano a lo
que entendemos por “tiempo”. Paulatinamente, el término comienza, a partir de ese signifi-
cado originario, a referir a “duraciéon de la vida” —asi aparece en algunos de los textos de

Esquilo. Coincidimos con Donegana (2020: 258) cuando afirma:

La evolucion del término parece mostrar un progresivo grado de abstraccion que
parte de la nocioén de “vida”, pasa por la de “duracién total de una vida” y, a
partir del contraste con la duracién de una vida finita, llega a ser utilizado en
expresiones que dan a entender un tiempo infinito. Un paso mas en este paula-
tino proceso de abstraccién se puede observar en la concepcion platonica de

eternidad como presente inmutable.

17 El fragmento proviene de una cita de Hipolito de Roma (s. IT — III d.C): “aicdv mad ot mailwy, necoeVwv:
noud0¢ 1 Baohnin”. Estas enigmaticas palabras, aunque breves, fueron suficientes para generar las interpreta-
ciones mas diversas. Creemos que este es un complemento a la nocién heraclitea de tiempo.

11



Argus-a Artes & Humanidades ISSN 1853 9904
Ensayo Vol. XIV Ed. Ne 54

Andrés Budeguer Diciembre 2024

Ciertamente, es Platon, con su concepcion del tiempo como imagen movil de la eter-
nidad (elx®v xvntog) en Timeo 37d, el primero en sugerir que el tiempo cronolégico (ypdvog)
no serfa sino una imagen de lo eterno. El sentido técnico que el término adquiere a partir de
Platén es, de alguna manera, irrelevante para nuestras consideraciones, dado que no se en-

cuentra presente en las reflexiones de los presocraticos (Kahn, 1979: 228).

¢Qué es lo que el fragmento afirma, en verdad, si es que afirma algo en absoluto?
Tradicionalmente, el fragmento ha sido interpretado en términos cosmoldgicos y antropolo-
gicos (¢f Donegana, 2020: 259)." De acuerdo con la primera interpretacion, aidv harfa refe-
rencia al tiempo del universo y, en consecuencia, deberia ser interpretado como un principio
regulativo del xdopog eterno. Esta interpretacion aparece con claridad en las observaciones
de Robinson (1996: 116 — 117), quien, poniendo el texto en estrecha conexién con el frag-
mento 53 (“Guerra es el padre de todos y el rey de todos”), afirma que su significacion es
claramente cosmolégica. Mondolfo (2007: 225) abraza también esta lectura, basandose sobre
todo en la presentacion que Hipdlito hace del texto y otros elementos contextuales del frag-
mento; asi, afirma: “es evidente, pues, que atribuia al fragmento un significado césmico, y en

el cosmos vefa el juego del nifio y su reino”.

Recientemente, en cambio, han sido numerosos los intérpretes que han sugerido una
lectura antropoldgica del fragmento. Ramén Cornavaca, al comentar brevemente el texto,
sugiere que “Si bien la dimensién predominante es la antropologica (tiempo de vida-nifiez),
no se puede excluir la perspectiva cosmoldgica, al menos de manera implicita” (Cornavaca,
2008: 220). De este comentario breve se infiere, pues, la decision del filélogo de traducir aicv
pot tiempo vital. También Cordero abraza una lectura marcada por la cuestién antropolédgica
(Cordero, 2018: 164). En la presente comunicacioén, nosotros quisiéramos defender una in-

terpretacién eminentemente antropoldgica."”

18 Esta disyuntiva en cuando a la atribucion de significados habia ya sido notada muy tempranamente, a media-
dos del siglo pasado, por Rodolfo Mondolfo (2007: 223): “Pero, justamente sobre el problema del significado,
que es mas esencial, las opiniones se dividen entre la atribucién de un significado césmico y la de un significado
humano [antropolégico]”. Nosotros buscaremos defender una interpretacién eminentemente antropologica del
texto. Para esta aproximacién, nos hacemos eco de las oportunas palabras de Kahn: “Su verdadero tema no es
el mundo fisico, sino la condicién humana, la condicién de mortalidad. Pero mediante su participacion en el
ciclo de vida eterno de la naturaleza y también por su capacidad para dominar este patrén en la cognicion, la
estructura de la psyche es ilimitada” (Kahn, 1979: 23).

19 Para una interpretacion alternativa de la disyuntiva, ¢ Donegana (2020: 261). De acuerdo con la visién suge-
rida por Donegana, Heraclito intenta describir en el fragmento una experiencia que supera la sucesion lineal,
de modo que no serfa valido decantarnos por alguna de las dos opciones de la disyuntiva.

12



Argus-a Artes & Humanidades ISSN 1853 9904
Ensayo Vol. XIV Ed. Ne 54

Andrés Budeguer Diciembre 2024

De todos los textos conservados de Heraclito, este es el tnico en el cual aparece el
término aiwv, de modo que, tal y como ocuttia en el caso de xoopog, las conexiones que
logremos realizar entre los textos seran siempre limitadas y conjeturales. Creemos que es

posible, sin embargo, realizar algunas hipotesis y conjeturas verosimiles.

Para los lectores posteriores, sobre todo considerando que fue Hipdlito quien trans-
mite el fragmento, aiwv estatfa asociado con cuestiones trascendentes a la vida humana, e
incluso misticas. Sin embargo, creemos que, dado que atin nos encontramos en usos arcaicos
del término, serfa un error interpretar el vocablo en un sentido puramente cosmoldgico, de-
jando de lado u oscureciendo la referencia a cuestiones propiamente humanas. En conse-
cuencia, compartimos completamente la afirmacion de Glenn Most en relacién con la signi-
ficacién del término en el fragmento: “Pero, dadas las limitaciones del uso lingtistico griego
arcaico, Heraclito mismo solo puede haber querido decir algo no acerca de la divinidad o de

principios universales, sino mas bien sobre la vida concreta perteneciente a los seres humanos

reales e individuales” (Most, 2011: 1006).

Heraclito afirma que el #empo vital es un nifio. Si quisiéramos otorgarle a la copula un
sentido existencial (€o1t), incluso podtiamos afirmar que ¢/ fiempo vital existe (como) un nisio. En
el texto griego, dos participios especifican la actividad de los nifios: nailwv y necoedwv.”’ El
primero, participio presente de nailw, deriva directamente de “nino” (naic), y designa /a acti-
vidad de jugar, tipicamente asociada a los nifios. En los textos homéricos, tiene el sentido de
actuar como un nijio (¢f. Diggle, 2021: 1050). Por otro lado, el segundo patticipio (necoelwy,
derivado de meooedw), denota la clase de juego que el nifio juega. No tenemos, en verdad,
ninguna fuente que nos permita determinar cual es, especificamente, el juego al cual se hace
referencia. Creemos, en consecuencia, que la sugerencia de Fronterotta (2013: 372 — 375) de
no indicar el juego en particular ha de seguirse. Determinar de gué juego se trate no es relevante

aqui.”’

20 neooeDwv es la forma jonica generalmente aceptada en la recepcién del texto, introducida sobre la base de la
cita de Luciano en Varum auctio 14 (¢fFronterotta, 2013: 373). Hipdlito, en cambio, transmite el texto con el
equivalente atico del término (nettebwy). Todas las ediciones consultadas conservan la forma jénica, aunque
toman el texto integramente del comentario de Hipélito de Roma (¢f/Nota 15).

21 Consecuentemente, al proponer su traducciéon del texto, Fronterotta no incluye referencia alguna a juegos
particulares y traduce el texto como sigue: “El tiempo de la vida humana es un nifio que juega moviendo sus
piezas: a un nifio pertenece el poder soberano”. Por las mismas razones expuestas 7 supra, cteemos que la
traduccién de Cordero es incorrecta: “El tiempo de la vida es un nifio que juega con piedritas. El reino es del
nifio” (Cordero, 2018: 207). Nada en el texto griego sugiere un juego con piedritas.

13



Argus-a Artes & Humanidades ISSN 1853 9904
Ensayo Vol. XIV Ed. Ne 54

Andrés Budeguer Diciembre 2024

A partir de las observaciones consignadas en el parrafo precedente, podemos sugerir
que Heraclito afirma que sea cual sea el juego que los seres humanos jueguen durante su
tiempo vital (xiwv), no estarfan haciendo nada mas que jugar juegos de nifios. Una interpreta-

cién semejante se encuentra contenida en Most (2011: 107), quien afirma:

Porque, en cualquier caso, Heraclito esta diciendo que, sea lo que sea que los
seres humanos sean durante el transcurso de toda su vida, en realidad no son
mas que niflos jugando a juegos: y aun si ganan el juego y se convierten en reyes,
lo hacen solo como nifios, no como adultos pensantes y responsables (Most,

2011: 107).

La imagen del nifio es, ciertamente, relevante para la interpretacion que estamos su-
giriendo. En los dltimos siglos, sobre todo por influencia de algunas corrientes de la psico-
logfa y, mas recientemente, la pedagogia, nuestras imagenes acerca de los nifios han cambiado
grandemente. Solemos pensar en ellos como seres inocentes, cargados de bondad, portado-
res de todas nuestras expectativas y deseos. En suma, ellos evocan en nosotros una imagen
cargada de sentimientos tiernos y nostalgicos. Podremos haber heredado de los griegos mu-
chisimos aspectos de nuestra cultura contemporanea, pero la concepcion de la nifiez no fue,
ciertamente, una de ellas. Para los griegos, los nifios eran algo as{ como adultos defectuosos,
seres humanos incompletos que tenfan que ser corregidos y que todavia tenian mucho por
aprender.”’Su visién de ellos era peyorativa, y esto se comprueba al considerar otros frag-

mentos en los cuales aparece el término (¢ Donegana, 2020: 265).

En el fragmento 70, eg, su posicion acerca de los nifios no podria ser mas clara:
3 3
“Heraclito consideré que son juguetes de nifios las opiniones humanas”.” Su visién de los

nifios desde el punto de vista gnoseoldgico, en consecuencia, no era nada buena. Ahora bien,

22 Para citar un ejemplo de la valoracién que hemos descripto 7 supra, considérese aquella escena en la que
Critias narra el encuentro entre Solén y un sacerdote egipcio. Alli, leemos: “jAy!, Solén, Solén, jlos griegos
seréis siempre niflos!, jno existe el griego viejo! [...] tenéis almas de jévenes, sin creencias antiguas transmitidas
por una larga tradicién y carecéis de conocimientos encanecidos por el tiempo. [...] Tomemos un ejemplo, lo
que se cuenta entre vosotros de que una vez Faetdn, el hijo del Sol monté en el carro de su padre y, por no ser
capaz de marchar por el sendero paterno, quemo lo que estaba sobre la tierra y muri6 alcanzado por un rayo”
(Timeo 22c — d). Seguimos la ediciéon de F. Lisi (Lisi y Duran, 1992: 163). Heraclito es incluso mas severo que
Platon, pues no se dirige solo a los griegos, sino a todos los seres humanos.

23 El texto contiene probablemente tan solo una reminiscencia de algunas ideas que pudo haber transmitido
Heraclito. Muy probablemente, no formé parte del libro de Heraclito en esta forma. Nos lo transmite ]| amblico
en su De anima: “noiSwv 600gpata vevOuuey etvon 10 wbodmve Soébopata”

14



Argus-a Artes & Humanidades ISSN 1853 9904
Ensayo Vol. XIV Ed. Ne 54

Andrés Budeguer Diciembre 2024

podtiamos preguntarnos por la segunda mitad de la sentencia: noud0g 1 Boothnin. ¢Qué sen-
tido tiene afirmar que el reino es propio de un nifio, si hemos venido afirmando que la imagen
heraclitea de los nifios es profundamente despectiva? Quisiéramos incluir algunas reflexiones

que permitan una interpretaciéon coherente del texto.

Si, como sugerimos al comienzo de la investigacion, el Aoyog es la nocién mas impor-
tante del pensamiento de Heraclito, entonces esta segunda parte pareceria no tener dema-
siado sentido. El término BaotkeVg aparece por unica vez en todos los fragmentos heracliteos
en el fragmento 53: “Guerra es el padre de todos y el rey de todos; y a unos los muestra como
dioses y a otros como hombres, a unos los hace esclavos, a otros libres”.*Siguiendo algunas
lineas marcadas por Donegana (2020: 217), creemos que es conveniente poner en relacion
ambos fragmentos para desentrafiar el sentido mas plausible del texto. La guerra, IToAepog,
es también una forma de organizacién de la realidad (“padre de todos/ #odas las cosas™), al igual
que el Aoyoc. Al final del fragmento 52, se pone en relacién a Baothnin con malg, pero esta
conexion ha de ser interpretada como una construccién paraddjica o una expresion polar. no
es que, efectivamente, el reino corresponda al nifio, sino que, paraddjicamente (contraria-

mente), asi opera oimv.

Asi como los nifios operan sin sentido alguno, sin ningin orden aparente que poda-
mos detectat, asi también al®v calcula cada uno de los acontecimientos. Si no apelamos a la
paradoja y la ironfa, que tanto complace a nuestro pensador, entonces hemos de desechar la
segunda parte del fragmento como un agregado espurio. Creemos, sin embargo, que este es
un recurso que debe utilizarse tan solo cuando no tengamos otra alternativa hermenéutica.
Heraclito pone en relacion analégica enunciados que son evidentemente contradictorios en-
tre si, y esto es lo que ha causado tanto dolor de cabeza entre los intérpretes. Con lo dicho,
no pretendemos en absoluto resolver las controversias que los textos heracliteos plantean,

sino mostrar solo una de las lineas interpretativas posibles.

© Andrés Budeguer

24 Bl fragmento nos es transmitido por Hipélito: “TIokepog navtav pév natie €ott, navtwy 8€ Buothede, xal tovg
uév Beolg €8eiée Tovg 8€ AvBpwmoug, Tolg pév dovloug Enoinoe ToVg BE Ehevbépoug”.

15



Argus-a Artes & Humanidades ISSN 1853 9904
Ensayo Vol. XIV Ed. Ne 54

Andrés Budeguer Diciembre 2024

4. Bibliografia
Aguilera Quiroz, Sebastian. “Consideraciones sobre el tiempo en Heraclito de Ffeso”. Revista
Historias del Orbis Terrarum, Num. 22, 2000, pp. 8 — 24.

Aristoteles. Metafisica (T pet0 10 puowd). Traduccion, notas e introduccion: Eduardo Sin-
nott. Colihue Clasica, 2022.

Bernabé, Alberto. “Expresiones polares en Heraclito””; en Hiilsz Piccone, Enrique (Ed.), Nue-
vos ensayos sobre Herdclito. Actas del «Segundo Symposium Heracliteumy. Universidad
Nacional Auténoma de México, 2009, pp. 103 — 137.

---. Fragmentos presocraticos |edicion bilingtie de los fragmentos; seleccion, introduccién y notas
por A. Bernabé]. Abada Editores, 2019.

Capobianco, Richard. “Heidegger on Heraclitus: Kosmos/Wotld as Being Itself”. Epocke,
Vol. 20, Issue 2, 2016, pp. 465 — 476.

Chitwood, Ava. “Heraclitus aivintic. Heraclitus and the Riddle”. Studi Classici e Orientali
(Pisa University Press), Vol. 43, 1995, pp. 49 — 62.

Cotdero, Néstor Luis. Herdclito: uno es todo, todo es uno. Ediciones Colihue (Filosofia), 2018.

Cornavaca, Ramon. Filésofos Presocraticos, Fragmentos 1. Losada (Coleccién Griegos y La-

tinos), 2008.

Diels, Hermann y Walther Kranz. Die Fragmente der 1 orsokratiker I — 111 (6° Ed.). Weidmann,
1952.

Diggle, James (Editor-in-Chief). The Cambridge Greek Lexicon. Cambridge University Press,
2021.

Diégenes Laercio. VVidas y opiniones de los filsofos ilustres. Traduccion y notas: Carlos Garcfa
Gual. Alianza Editorial, 2007.

Donegana, Lucas. “Dos nociones de tiempo en el fragmento B 52 de Heraclito”. Revista
Hypnos, Vol. 45, No. 2, 2020, pp. 254 — 273.

Eggers Lan, Conrado y Victoria E. Julia. Los filésofos presocraticos. I. Editorial Gredos
(Biblioteca Clasica Gredos, 12), 1978.

---. Las Nociones de Tiempo y Eternidad. De Homero a Platén. Universidad Nacional Auténoma
de México (UNAM), 1984.

Finkelberg, Aryeh. “On the History of the Greek noouoc”. Harvard Studies in Classical Philology,
Vol. 98, 1998, pp. 103 — 136.

Fronterotta, Francesco. Eraclito, Frammenti [edicion italiana, comentada, de los fragmentos de
Heraclito]. BUR rizzoli, Classici greci e latini, 2013.

Garcia Quintela, Marco. E/ rey melancilico: Antropologia de los fragmentos Herdclito. Taurus Hu-
manidades, 1992.

Graham, Daniel W. The Texts of Early Greek Philosophy, I (The Complete Fragments). Cam-
bridge University Press, 2010.

Guthrie, William Keith Chambers. Historia de la filosofia griega 1: los primeros presocraticos y los
pitagdricos. Gredos, 1984.

16



Argus-a Artes & Humanidades ISSN 1853 9904
Ensayo Vol. XIV Ed. Ne 54

Andrés Budeguer Diciembre 2024

Heidegger, Martin y Eugen Fink. Herdclito [tomo XV de las Obras completas de Heidegger edi-
tadas por F.W. von Herrmann|. Fondo de Cultura Econémica, 2017.

Heidegger, Martin. Herdiclito. El hilo de Ariadna, 2012.
---. Conceptos fundamentales de la filosofia antigna. Waldhuter Editores, 2014.
---. Heraclitus. Bloomsbury Academic, 2018.

Hopkins, Phil. “Weaving the Fish Basket: Heraclitus on Riddles and the Relation of Word
and World”. Epoché, Vol. 13, Iss. 2, 2008, pp. 209 — 228.

Kahn, Chatles H. Anaximander and the origins of greek cosmology. Columbia University Press,
1960.

-~ The art and thought of Heraclitus [edicion inglesa, comentada, de los fragmentos de
Heraclito]. Cambridge University Press, 1979.

---. The verb «bey in ancient Greek, with a new introductory essay. Hackett, 2003.

Keizer, Heleen M. “«Eternity» revisited: A study of the greek word alcv”. Philosophia Refor-
mata, Vol. 65, No. 1, 2000, pp. 53 — 71.

Kirk, Geoffrey Stephen. Heraclitus: the cosmic fragments, a critical study. Cambridge University
Press, 1962.

Kirk, Geoffrey Stephen; Raven, John Eatle y Malcom Schofield. Los fildsofos presocriticos, his-
toria critica con seleccion de texctos. Gredos, 2017

Lisi, Francisco y Maria Angeles Duran. Platin. Didlogos 1T (Filebo, Timeo, Critias).Editorial
Gredos (Biblioteca Clasica Gredos, 160), 1992.

Lloyd, Geoffrey Ernest Richard. Polarity and analogy, two types of argumentation in early greek
thonght. Cambridge University Press, 19606.

Marcovich, Miroslav. Heraclitus. Greek Text with a Short Commentary. L.os Andes University
Press, 1967.
-—-. Heraclitus. Texto griego y version castellana. Talleres Graficos Universitarios, 1968.

Mondolfo, Rodolfo. Herdclito, textos y problemas de su interpretacion (13° Ed.). Siglo XXI Edito-
res, 2007.

Most, Glenn W. “Heraclitus Fragment B 52 DK (on OF 242)”; en Miguel Herrero de Jaure-
gui ez, al (Bd.). Tracing Orphens. De Gruyter, 2012, pp. 105 — 109.

Moyal, George J.D. (1989). “On Heraclitus’s misanthropy”. Revue de Philosophie Ancienne, Vol.
7,No. 2, 1989, pp. 131 — 148.

Nieva, José Marfa. (2012). “Heraclito o el placer de decir el mundo”; en Andrés Stisman
(Ed.). Lenguaje y Mundo. Universidad Nacional de Tucuman, 2012, pp. 13 — 22.

Ramnoux, Clemence. Heraclite ou 1. homime entre les choses et les mots. Les Belles Lettres, 1968.
Rivera, Jorge Eduardo. Herdclito. E/ esplendente. Bricklediciones, 2006.

Robinson, Thomas M. Heraclitus: Fragments. A Text and Translation with a Commentary. Univer-
sity of Toronto Press, 1996.

Sallis, John y Kenneth Maly. Heraclitean Fragments. A Companion 1 olume to the Heidegger/ Fink
Seminar on Heraclitus. The University of Alabama Press, 1980.

17



