
Argus-a Artes & Humanidades                                                                               ISSN 1853 9904 
Ensayo                                                                                                                Vol. XIV Ed. Nº 54 
Andrés Budeguer                                                                                                     Diciembre 2024 

 
 

1 
 

Algunos aspectos de la concepción del tiempo en Heráclito 

Andrés Budeguer 
Universidad Nacional de Tucumán 

Argentina 
 
 

1. Introducción y delimitación del problema  

El propósito del presente trabajo consiste en analizar la concepción del tiempo que 

hallamos en algunos de los fragmentos de Heráclito de Éfeso, filósofo presocrático que vivió 

a finales del siglo VI a.C.1 Sus reflexiones acerca de este tema distan mucho de ser sistemáti-

cas.2Los textos conservados, comúnmente denominados “fragmentos”, suelen presentar gra-

ves problemas de interpretación, en gran medida, dado que el autor se expresa de manera 

deliberadamente ambigua en diversas ocasiones. De aquí, precisamente, que ya los antiguos 

lo apodasen σκοτεινός, “oscuro”.3 Las expresiones polares y analogías presentes en su pen-

samiento (Bernabé, 2009), sumada a la cuestión de la autenticidad de los fragmentos, hacen 

que cualquier interpretación del autor sea siempre discutible. 

La noción central del pensamiento heraclíteo es el λόγος. No en vano, Guthrie ha 

afirmado que el filósofo “fue un profeta poseedor de la ley divina que la mayoría de los 

hombres era incapaz de captar” (Guthrie, 1984: 458). Las reflexiones heraclíteas, pues, no 

 
1Los datos transmitidos acerca de la vida de Heráclito de Éfeso resultan verdaderamente escasos. Diógenes 
Laercio afirma que alcanzó su madurez en la sexagésima Olimpíada (IX.1; 2007: 457), es decir, en 503 – 500 
a.C. Es probable que perteneciese a una familia aristócrata y sus relaciones con sus conciudadanos no fuesen 
nada buenas. Las diversas anécdotas transmitidas permiten imaginar una personalidad algo extraña, caracteri-
zada por un gusto por el aislamiento y la soledad. Acerca del valor de la misantropía en Heráclito, ver Moyal 
(1989). Sobre la vida de Heráclito, pueden considerarse Bernabé (2019: 165 – 167), Cordero(2018: 13 – 21),Cor-
navaca (2008: 163 – 164),Eggers Lan & Juliá (1978: 318 – 320),Guthrie (1984: 380 – 395) y Kirk et al. (2017: 
245 – 247). Acerca del contexto histórico y cultural del pensador y las condiciones bajos las cuales elaboró sus 
reflexiones, véase García Quintela(1992: 13 – 25). 
2 Una opinión similar mantiene Aguilera Quiroz (2019: 9)cuando afirma que el concepto de tiempo en la filo-
sofía presocrática “no ha sido tratado por los propios filósofos llamados presocráticos de un modo consciente 
y sistemático”. Podemos realizar esta misma afirmación, naturalmente, para muchas otras nociones filosóficas; 
por ejemplo, la cuestión del placer (Nieva, 2012: 20). Esto no implica que no podamos intentar una reconstruc-
ción de estas categorías a partir de los fragmentos conservados. 
3Cordero (2018: 25) ha argumentado a favor de un valor metodológico de la oscuridad heraclítea. Desde este 
punto de vista, el hecho de que el efesino no se exprese claramente implica una decisión consciente y una toma 
de posición respecto del modo en el cual hemos de acceder al conocimiento. Una posición semejante adopta 
Rivera (2006: 12) al valorar la oscuridad del efesino, afirmando que “Lo oscuro de Heráclito es la caverna de 
donde intenta salir. Sus palabras, en cambio, son esplendentes”. Otras consideraciones sobre el estilo oracular 
de Heráclito pueden hallarse en Chitwood (1995) y Hopkins (2008). 



Argus-a Artes & Humanidades                                                                               ISSN 1853 9904 
Ensayo                                                                                                                Vol. XIV Ed. Nº 54 
Andrés Budeguer                                                                                                     Diciembre 2024 

 
 

2 
 

tomaron al concepto de “tiempo” como un objeto central de reflexión, sino que hicieron 

alusión a él de modo accesorio. En este estudio buscaremos explicitar algunas claves que 

permitan comprender mejor esta noción en la obra conservada del efesino.  

 

2. El fragmento 30 y la eternidad del κόσμος 

La noción de tiempo suele discutirse en el pensamiento de Heráclito a propósito del 

fragmento 30:4“A este mundo, el mismo de todos, no lo hizo ni uno de los dioses ni uno de 

los hombres, sino que siempre era, es y será fuego siempre viviente, que se enciende según 

medida y se extingue según medida” (Cornavaca, 2008: 201).5 Este es un fragmento en el cual 

Heráclito expone su concepción del κόσμος. De aquí, precisamente, que Aristóteles hubiera 

ubicado a nuestro pensador entre los primeros físicos.6 En general, la literatura especializada 

ha puesto el acento en la cuestión del fuego heraclíteo al leer el texto. Dado el objeto de 

nuestra investigación, sin embargo, quisiéramos concentrarnos en la noción de κόσμος. En 

el texto hallamos una relación entre el tiempo, por medio de los verbos principales (ἦν, ἔστιν, 

ἔσται) y el κόσμος. Un aspecto sumamente discutido en este punto es la cuestión de qué valor 

asignarle al verbo “ser” en el fragmento.  

Hay quienes han afirmado, al interpretar el fragmento, que la expresión ἦν ἀεὶ καὶ 

ἔστιν καὶ ἔσται debería de poseer valor existencial (“siempre existió, existe y existirá”). Otros, 

en cambio, han adjudicado a la expresión una función puramente copulativa (“fue, es y será 

siempre”). Cordero (2018: 161) ha sugerido que la significación existencial del verbo “ser” 

 
4 La primera edición sistemática de los fragmentos de Heráclito, y de los presocráticos en general, de donde 
hemos tomado la numeración adoptada en el presente estudio, es la de Diels y Kranz (1952). Para el texto 
griego y las traducciones hemos seguido la edición preparada por Cornavaca (2008), con algunas observaciones 
y anotaciones de Graham (2010), Kahn (1979) y Marcovich(1967, 1968). 
5 El fragmento nos llega a través de Clemente de Alejandría en su Stromata (V. 104. 2): “κόσμον τόνδε, τὸν αὐτὸν 

ἁπάντων, οὔτε τις θεῶν οὐτε ἀνθρώπων ἐποίησεν, ἀλλ' ἦν ἀεὶ καὶ ἔστιν καὶ ἔσται πῦρ ἀείζωον, ἁπτόμενον μέτρα 

καὶ ἀποσβεννύμενον μέτρα”. La autenticidad del texto se encuentra entre las menos discutidas en los fragmentos 
de efesino (Eggers Lan, 1984: 78). El único término que no aparece en los manuscritos de Clemente y sí se 

incluye en la edición de Diels y Kranz es τόνδε (este), que se suple a partir de los escritos conservados de otros 
dos pensadores, Plutarco (s. I d.C.) y Simplicio (s. VI d.C.). 
6 De acuerdo con Aristóteles y la sistematización que aparece en Metafísica, los físicos estaban interesados en la 
búsqueda de los primeros principios y las causas primeras de la realidad, a la que denominaron φύσις (Metafísica 
A.3. 983b7). En este sentido, afirma Aristóteles: “Pues bien, de los primeros que filosofaron, los más pensaron 
que los únicos principios de todas las cosas eran los principios de la especie de la materia. En efecto, eso en 
que todos los entes consisten, y de lo que primariamente se originan, y en lo que finalmente se disuelven cuando 
se destruyen, en tanto que la substancia de ella se conserva por más que cambie en sus afecciones: eso dicen 
que es el elemento y el principio de los entes” (2022: 39). 



Argus-a Artes & Humanidades                                                                               ISSN 1853 9904 
Ensayo                                                                                                                Vol. XIV Ed. Nº 54 
Andrés Budeguer                                                                                                     Diciembre 2024 

 
 

3 
 

(εἰμί) es indudable en el fragmento. Asignarle un valor copulativo sería un error. También 

Kirk (1962: 310) reconoce que sería extraño que Heráclito abandonase el sentido existencial, 

dado que este venía siendo utilizado desde los tiempos de Homero. El uso copulativo, para 

estos intérpretes, debería ser descartado por completo.  

En contra de Cordero y de Kirk, Eggers Lan (1984: 88), siguiendo la interpretación 

de Kahn (2003: 80), ha sugerido algunas objeciones a la disyuntiva mencionada in supra. Según 

Kahn, la dicotomía entre un uso copulativo y otro existencial del verbo εἰμί implica una 

distinción equívoca. La cópula puede especificarse en términos sintáticos “S es P”, pero los 

usos llamados existenciales (referentes a la existencia o inexistencia de una entidad) no pueden 

especificarse recurriendo a categorías sintácticas, dado que “la noción de existencia es esen-

cialmente léxica o semántica, no sintáctica” (Eggers Lan, 1984: 88). La distinción entre un 

uso copulativo y existencial no puede ser aplicada, pues se encuentra viciada desde un co-

mienzo, produciendo así confusiones conceptuales.7 

Creemos que las apreciaciones de Kahn enriquecen notablemente nuestra compren-

sión del fragmento. Las expresiones verbales de εἰμί, cuyo valor hemos discutido, ponen 

énfasis en la continuidad del κόσμος en el tiempo. A nuestro modo de ver, empero, las afir-

maciones de Kirk no han perdido fuerza aun: dada la significación que el sintagma tenía ya 

desde tiempos homéricos, sería extraño que Heráclito abandonase tal sentido primigenio y 

lo reemplazase por un uso copulativo –pace el intento de Kahn por descartar o minimizar la 

distinción. Estas apreciaciones, sin embargo, han de ser matizadas, dado que no existía en el 

pensamiento griego del siglo VI a.C., propiamente, un reconocimiento de la mentada distin-

ción. En términos de Kirk: “cierto es, sin embargo, que las distinciones entre los diferentes 

usos del verbo ser no se encontraban aun propiamente reconocidas” (1962: 310). ¿Qué valor 

atribuirle, entonces, al verbo εἰμί en la sentencia heraclítea? A partir de la breve discusión que 

hemos consignado, creemos que lo correcto es atribuirle un valor existencial y, en 

 
7Kahn(2003: 80) afirma: “Es posible especificar los usos de ser como cópula en términos sintácticos solamente, 
haciendo referencia a la forma de la oración N es φ con ciertos valores definidos para φ. Pero los usos existen-

ciales de εἰμί no pueden especificarse de esta manera, ya que dependen del significado del verbo: la noción de 
existencia es esencialmente léxica o semántica, no sintáctica. La dicotomía verbal cópula o existencial no se 
puede aplicar en la práctica porque está viciada en principio por una confusión entre criterios sintácticos y 
semánticos. La suposición tradicional ha sido que los usos de la cópula son aquellos en los que el verbo carece 
de significado, mientras que los usos existenciales son simplemente aquellos en los que el verbo tiene "signifi-
cado propio" y no es "una mera cópula". Sin embargo, en lo que respecta al verbo griego, ambas suposiciones 
son falsas. […] Por lo tanto, cualquier descripción basada en la dicotomía copula/existencial es necesariamente 
incoherente”. 



Argus-a Artes & Humanidades                                                                               ISSN 1853 9904 
Ensayo                                                                                                                Vol. XIV Ed. Nº 54 
Andrés Budeguer                                                                                                     Diciembre 2024 

 
 

4 
 

consecuencia, seguir la traducción de Cordero: “Este orden, el mismo para todos, no lo hizo 

ninguno de los hombres ni de los dioses, sino que siempre existió, existe y existirá” (Cordero, 

2018: 161; 204). 

Lo que Heráclito afirma en la primera porción del fragmento, en consecuencia, es 

que el κόσμος es eterno; existió, existe y existirá. ¿Y la contraposición entre los hombres y 

los dioses al comienzo del texto? Bernabé (2019: 197) la interpreta como sigue:  

se trata de refutar una idea que otros sostienen («no…sino»), si bien parece evi-

dente que nadie habría postulado que el mundo fue creado por un hombre. La 

razón de la mención es que se trata de una «expresión polar» […]es probable que 

Heráclito usase el recurso tradicional para poner de manifiesto que tan absurdo 

es considerar que fue un dios quien hizo el mundo como lo sería creer que fue 

un hombre. 

 

No es que Heráclito esté poniendo en pie de igualdad la opinión de aquellos que 

consideran que al κόσμος lo generó (ἐποίησεν) o bien un dios o bien un hombre. Utiliza el 

recurso de la polaridad para poner de manifiesto el absurdo de creer que este κόσμος ha sido 

creado. Estas apreciaciones, por otro lado, fortalecen nuestra elección de otorgarle a los ver-

bos un valor existencial, en detrimento de su valor como cópula –naturalmente, como han 

señalado los intérpretes partidarios de esta interpretación,8 esta elección implica colocar un 

punto después de la primera porción (Cordero, 2018: 162).  

La cuestión de la medida tiene también suma importancia en la concepción heraclítea 

del κόσμος.9 El fuego se enciende y se apaga de acuerdo con medidas determinadas, y su 

conversión en otros elementos no es, por decirlo de alguna manera, caprichosa. En este sen-

tido, Bernabé (2019: 198) ha afirmado que el hecho de que Heráclito haga referencia a medidas 

“tiene como consecuencia que en el curso de las conversiones del fuego en otros elementos 

materiales no hay pérdida de materia”. A partir de estas apreciaciones podemos sugerir que 

el tiempo del cual Heráclito nos habla es un tiempo que se expresa en el κόσμος, remite a él como 

 
8 El mayor partidario de esta interpretación en años recientes ha sido Ramnoux (1968). 
9Cordero, (2018: 162), siguiendo a Ramnoux, ha ido en contra de la interpretación de Eggers Lan. Según su 
concepción, el fragmento 30 no afirma que el mundo sea eterno, sino que hay un orden o una combinación que 
fue, es y será. Las cosas han estado siempre dispuestas de una manera, y es esta disposición de la cual predicamos 
la continuidad en el tiempo. Discutiremos este punto in infra de modo breve.  



Argus-a Artes & Humanidades                                                                               ISSN 1853 9904 
Ensayo                                                                                                                Vol. XIV Ed. Nº 54 
Andrés Budeguer                                                                                                     Diciembre 2024 

 
 

5 
 

medida de la eternidad. Queda, sin embargo, un último punto a tratar en la interpretación del 

fragmento; a saber, el sentido que Heráclito le otorga al término κόσμος y sus múltiples sig-

nificaciones en la Grecia arcaica.  

Antes de considerar otros textos conservados, quisiéramos hacer algunas alusiones al 

sentido del término “κόσμος” en el fragmento 30. El término tiene un sentido inicial de 

arreglo ordenado, constitución o formación dispuesta de acuerdo con ciertas normas.10 A 

partir de aquí, podemos inferir que el sentido principal que tiene el κόσμος en Heráclito es el 

de un mundo ordenado, y no un mundo a secas. El principal problema con el que nos enfren-

tamos para interpretar el término es que este no figura en ninguno de los otros fragmentos 

conservados de Heráclito.11De acuerdo con Kirk (1962: 313), la mayoría de los usos filosófi-

cos del término anteriores al siglo IV tienen el sentido principal de “orden”, con indepen-

dencia del concepto de “mundo”, con el que suele emparentarse.  

De acuerdo con la reconstrucción que Kahn propone del término (1960: 219), a quien 

seguimos, no podemos hallar una etimología clara del mismo: “κόσμος no tiene una etimología 

digna de ese nombre, y el significado original de la palabra debe extraerse de su uso en los 

textos”. En la literatura arcaica, κόσμος y su verbo (κοσμέω) denotan un arreglo o disposición 

de un conjunto de partes; en consecuencia, en sus inicios, el término parece haber tenido un 

sentido eminentemente físico. Bajo estos esquemas, la equivalencia apropiada es la siguiente: 

κόσμος = orden, arreglo ordenado. Este sentido puede encontrarse en Heródoto y Homero. 

Posteriormente, ya en la época clásica, el término adquiere fuertes connotaciones estéticas, 

pero jamás pierde su estrecha relación inicial con la noción de un orden determinado. Estos 

usos son, propiamente, no filosóficos:  

La riqueza peculiar del término radica en su capacidad para denotar un arreglo 

concreto de belleza o utilidad, así como la idea más abstracta de un orden moral 

y social. Podemos suponer que fue, en primer lugar, el sentido físico de arreglo o 

 
10Diggle (2021: 826 – 827) le otorga cuatro sentidos principales; a saber: a) arreglo ordenado; b) adorno; c) 
orden de las cosas; d) título de un funcionario cretense. De estas acepciones, la que mayor consonancia tiene 
con el uso heraclíteo es c). Más allá de la amplitud semántica del término, estamos de acuerdo con Kirk cuando 
afirma que, antes del siglo IV a.C., carece de sentido pensar al término κόσμος con independencia de alguna 
clase de ordenamiento, por contraposición a la mera espontaneidad (Kirk, 1962: 311).  
11 Encontramos, ciertamente, algunas excepciones –el término figura en los fragmentos 75, 89 y 124. Sin em-
bargo, siguiendo la posición de Kirk (1962: 312), estas partes parecen haber sido añadidas posteriormente y, en 
consecuencia, no podemos afirmar que pertenezcan propiamente a Heráclito. Una discusión breve de estos 
fragmentos puede hallarse en los análisis de Kahn al respecto (Kahn, 1960: 226). 



Argus-a Artes & Humanidades                                                                               ISSN 1853 9904 
Ensayo                                                                                                                Vol. XIV Ed. Nº 54 
Andrés Budeguer                                                                                                     Diciembre 2024 

 
 

6 
 

disposición ordenada lo que llevó al uso de κόσμος para designar el orden natural 

del universo, pero la “bondad” del orden estaba ya inmediatamente implicada 

(Kahn, 1960: 222). 

 

Con los pensadores presocráticos, a partir del siglo VI a.C., el término comienza a 

adquirir matices que podríamos llamar filosóficos, en el sentido de que implicaron especulacio-

nes no solo acerca de la φύσις, siguiendo la interpretación aristotélica,12 sino que sugirieron 

las primeras especulaciones propiamente metafísicas. Si bien el término conserva la mayor 

parte de las connotaciones que había adquirido en los poemas homéricos, comienza a signi-

ficar arreglo de todos los enteso todas las cosas, una disposición en la cual cada cosa tiene su lugar y 

sus límites concretos. Con el correr de los siglos, por otro lado, las sugerencias estéticas del 

término irán in crescendo, y la noción de belleza irá asociándose estrechamente con la de or-

den.13 Cuando Heráclito utiliza el término, en consecuencia, este se encontraba ya asociado 

a diversos sentidos, y su amplitud semántica era ya manifiesta –Heráclito, dicho brevemente, 

no inventa el término o su uso. 

Podemos concluir entonces que, partir de Heráclito, e incluso en autores posteriores, 

el sentido de orden universal es el que prima. En el fragmento 30, de acuerdo con la interpre-

tación de Kahn (Kahn, 1960: 225), el término ha de significar las transformaciones organiza-

das de la naturaleza en su sentido más amplio. A diferencia de la mayor parte de órdenes (e.g. 

sociales, legales, culturales, físicos), este orden –de aquí la presencia del acusativo τόνδε– no 

un producto ni humano ni divino –ya hemos sugerido que esta es una clara expresión polar. 

No creemos que existan razones de peso, en consecuencia, para abandonar la clásica traduc-

ción de κόσμος por orden en el contexto heraclíteo. 

De acuerdo con la interpretación más reciente de Finkelberg (1998: 115), no hay ra-

zones de peso por las cuales debamos creer que el término κόσμος refiere al mundo. La 

traducción propuesta es secuencia ordenada. El autor anota: “Si por κόσμος Heráclito hubiese 

 
12Cf. Nota 6. 
13 Estas connotaciones estéticas, entre otros factores diversos, fueron las que llevaron al pensamiento romano 
a traducir κόσμος por “mundus”, término asociado a lo elegante, refinado o exquisito. A partir de esta obser-
vación puede constatarse que el vocablo español “mundo” no refleja, al menos completamente, las intenciones 
griegas, sino más bien las reinterpretaciones latinas de la cosmovisión griega. Este suceso, naturalmente, puede 
aplicarse a diversos términos reinterpretados por los romanos y, posteriormente, recibidos por la mayor parte 
de las lenguas romances (e.g.φύσις por natura o τέχνη por ars). 



Argus-a Artes & Humanidades                                                                               ISSN 1853 9904 
Ensayo                                                                                                                Vol. XIV Ed. Nº 54 
Andrés Budeguer                                                                                                     Diciembre 2024 

 
 

7 
 

querido referir al orden del mundo, debería haber clarificado este uso, dado que esta no era 

una aplicación usual de la palabra” (1998: 116). Por otro lado, sugerir que Heráclito refiere al 

mundo, implicaría que, a su vez, niega que este fue creado por alguno de los dioses o alguno 

de los hombres. Esta sería, cuanto menos, una afirmación extravagante: ningún texto griego 

conservado hasta el Timeo de Platón sugiere que el mundo fue generado por un creador.14 En 

consecuencia, esta idea habría sonado por lo menos extravagante. Este es un segundo punto 

de apoyo, aunque algo más endeble, que nos lleva a preferir la traducción de κόσμος por 

orden, en detrimento de las más usuales.  

La equivalencia “κόσμος = orden”, por lo tanto, parecería más adecuada que la co-

múnmente utilizada “κόσμος = mundo”, de acuerdo con las apreciaciones de Kirk, a las 

cuales adherimos. Recién con Empédocles, en el siglo V, el término adquiere un nuevo sig-

nificado (técnico) en el que interviene la noción de mundo. A partir de estas valoraciones, 

nos parece sensato concluir que el sentido de κόσμος como mundo en Heráclito es, cuanto 

menos, incierto. Al referir a este orden (κόσμον τόνδε), por lo tanto, el acento no hemos de 

ponerlo en el demostrativo –como si este fuese uno de todos los órdenes posibles que halla-

mos en el universo. No es posible disociar, en consecuencia, la noción de κόσμος de la noción 

de “orden” en el pensamiento cosmológico de Heráclito.  

La observación de Cordero, en relación con lo que hemos venido sugiriendo hasta 

ahora, resulta interesante: traducir κόσμος por orden es, de acuerdo con la evidencia dispo-

nible, la opción más acertada, y preferir “orden cósmico” sería, cuanto menos, redundante 

(Cordero, 2018: 162). El fuego, aspecto material del κόσμος y medida del tiempo, otorga 

continuidad al ordenamiento del mundo. El tiempo se expresa como eternidad de acuerdo con 

medidas determinadas. El κόσμος, en tanto ordenamiento universal, ha existido, existe y exis-

tirá. Esta es, siguiendo a Eggers Lan, (1984: 111), la fórmula heraclítea de la continuidad tempo-

ral. La conclusión del fragmento, de alguna manera, apunta a señalar la eternidad del κόσμος.  

Antes de considerar otros textos heraclíteos, quisiéramos hacer una breve referencia 

a la interpretación que Martin Heidegger, uno de los mayores pensadores del siglo pasado, 

sugiere sobre el fragmento del efesino (cfr. Heidegger, 2012, 2014, 2018 y Heidegger y Fink, 

 
14Lloyd (1966: 273, n. 3) aboga por una visión semejante: “Es sorprendente que en el fragmento 30, Heráclito 
niegue que el orden del mundo sea producto de 'cualquier dios o mortal'. […] Esta es una negación tan explícita 
que parece estar dirigida contra algún mito o teoría específica. Sin embargo, tenemos considerable dificultad 
para identificar esto con certeza a partir de nuestras evidencias disponibles”. 



Argus-a Artes & Humanidades                                                                               ISSN 1853 9904 
Ensayo                                                                                                                Vol. XIV Ed. Nº 54 
Andrés Budeguer                                                                                                     Diciembre 2024 

 
 

8 
 

2017).15Para el autor alemán, la primera porción del fragmento ha de ser interpretada como 

el establecimiento de una profunda diferencia ontológica –recordemos que Bernabé la había asi-

milado a las expresiones polares. Así, Heráclito afirma que dioses y hombres son seres (Seien-

des) que contrastan por entero con el κόσμος. De alguna manera, haciendo pie en algunas de 

las principales categorías heideggerianas, podría decirse que la diferencia fundamental entre 

el κόσμος y el hombre radica en la arbitrariedad del ser. En contraste con las entidades parti-

culares, el κόσμος (léase, la φύσις) no es algo que pueda ser producido o manipulado arbitra-

riamente, al antojo de cierta entidad.  

El κόσμος está más allá de toda determinación humana. Yendo en contra de las su-

gerencias de E. Fink, reconocido filósofo alemán y el otro interlocutor del curso (dictado en 

el semestre 1966/7), Heidegger atisba la siguiente lectura del texto (2017: 89):  

Usted –Fink– se deslinda de la lectura más ingenua y más llana, y prefiere la más 

difícil. Si leemos el fragmento 30 de manera llana, entonces se trata de una afir-

mación acerca del κόσμος: este no ha sido producido por ninguno de los dioses 

ni de los hombres, sino que fue siempre, es y será un fuego eternamente viviente. 

Entonces el κόσμος es algo que es. 

 

Acertadamente, Heidegger propone relacionar el fragmento 30 con el 124, que afirma 

lo siguiente: “como una barredura de cosas esparcidas al azar, el más bello kósmos” (Corna-

vaca, 2008: 281). A partir de este binomio de textos, el pensador alemán pone en estrecha 

relación al tiempo heraclíteo con el fuego siempre viviente. Esta es una conjunción que, por lo 

demás, muy pocos autores han seguido en la lectura del efesino, y parecería, en base a los 

textos conservados, legítima, e incluso, deseable: “Un fuego fenoménico tiene su duración 

en el arder. El ardor del fuego es un acontecimiento en el tiempo” (2017: 79). En un seminario 

 
15 Desafortunadamente para nosotros, en las porciones del seminario de 1966/7 dedicadas al análisis y exégesis 
del fragmento 30 (2017: 70 – 97), es Fink quien mayormente toma la palabra. Heidegger discute fuertemente 
sus interpretaciones, abogando por una comprensión existencial de la filosofía heraclítea e intentando mostrar 
hasta qué punto, incluso en nuestro convulso presente, los fragmentos del efesino representan un enorme 
desafío intelectual y, quizás también, espiritual, en el sentido en que implican adquirir una actitud de escucha y 
recepción para con aquello que Heráclito tiene para decirnos. Al respecto, cf. el fragmento 50 (Cornavaca, 2008: 

219): “Después de haber escuchado no a mí sino al lógos, es sabio reconocer que todo es uno” (οὐκ ἐμοῦ, ἀλλὰ 

τοῦ λόγου ἀκούσαντας ὁμολογεῖν σοφόν ἐστιν ἓν πάντα εἶναι). Esto refuerza la ya mencionada idea de Guthrie 
de que Heráclito sería solo un profeta del λόγος. Un muy buen estudio de este seminario –que no incluyeel 
análisis de los fragmentos aquí tratados– puede hallarse en la compilación de Sallis y Maly (1980). 



Argus-a Artes & Humanidades                                                                               ISSN 1853 9904 
Ensayo                                                                                                                Vol. XIV Ed. Nº 54 
Andrés Budeguer                                                                                                     Diciembre 2024 

 
 

9 
 

anterior, de 1926 –un año antes de la publicación de Ser y tiempo– leemos lo siguiente: “El 

fuego es solo una forma de manifestación de la razón universal” (2014: 78). Parece claro que 

por “razón universal” Heidegger nos remite aquí al λόγος, sugiriendo, tal y como lo anotamos 

in supra, que es esta en verdad la noción central del efesino. Creemos que estas observaciones 

de Heidegger, aunque breves y crípticas por momentos –tal y como ocurre, pues, con las 

afirmaciones heraclíteas–, pueden echar algo de luz sobre nuestra comprensión de la filosofía 

del presocrático.  

En un curso bastante anterior, dictado en 1943 –titulado “El inicio del pensar occi-

dental. Heráclito”– Heidegger propone poner el acento en ἀείζωον (2012: 186 y ss.), término 

que había sido traducido por Cornavaca como siempre viviente. De acuerdo con el pensador 

alemán, la expresión inicial “κόσμον τόνδε” tiene un sentido preminentemente estético, pero 

no en el sentido en que solemos entender “estética” en el vocabulario filosófico habitual: 

“Aquí se nombra κόσμος en un sentido preeminente, el adornar, lo mismo cuyo adornar, 

esto es, el ensamble despejador, esencia todo lo que adorna” (2012: 187). Posteriormente, se 

afirma que “Por decorado entendemos el ensamblaje que en cada caso es puesto de mani-

fiesto, ἁρμονία φανερή, en oposición a ἁρμονία ἀφανής” (2012: 187). Heidegger no menciona 

expresamente, en esta porción del texto, el fragmento de Heráclito al cual alude, aunque, por 

los términos utilizados, hay una clara indicación al fragmento 54, que afirma: “La armonía 

invisible es más fuerte que la visible” (Cornavaca, 2008: 223)16. Entre ambos textos heideg-

gerianos hay una distancia de más de dos décadas, aunque, al menos en lo que concierne al 

fragmento heraclíteo que nos hemos propuesto analizar, puede muy bien afirmarse que Hei-

degger mantiene una misma interpretación, que es, por supuesto, profundizada y reconside-

rada con el paso de los años. 

Si considerásemos al κόσμος sola y exclusivamente en referencia a sí mismo, afirma Hei-

degger, no podríamos apreciarlo en todo su esplendor. De aquí, precisamente, la fructífera 

interpretación que realiza el autor del ya mencionado fragmento 124 –que, en apariencia, 

entraría en contradicción con la filosofía heraclítea. Así, leemos:  

Si sólo consideramos el adorno que aparece limitado a sí mismo, nunca nos 

apropiaremos del adorno en su univocidad. Éste no se deja deducir de lo 

 
16 Anteriormente, Heidegger sí había discutido el fragmento de manera breve, poniéndolo en relación con el 

concepto griego de φύσις (2012: 163): “ἁρμονίη ἁφανὴς φανερῆς κρείττων”.  



Argus-a Artes & Humanidades                                                                               ISSN 1853 9904 
Ensayo                                                                                                                Vol. XIV Ed. Nº 54 
Andrés Budeguer                                                                                                     Diciembre 2024 

 
 

10 
 

adornado simplemente dado. Sólo se deja entrever en la mirada del ensamble 

inaparente. Heráclito dice que el adorno originario no es hecho ni producido por 

ninguno de los dioses ni de los hombres. La φύσιςse encuentra por encima de los 

dioses y de los hombres. Todo modo de consideración metafísica, sea la que 

parte de dios como causa primera, o del hombre como el medio de toda objeti-

vación, fracasa frente a lo que da que pensar dicho fragmento. Antes de todo 

ente y antes de todo origen del ente a partir del ente, esencia el propio ser. Éste 

no es un hecho, y por eso no posee ningún comienzo determinado en un ahora 

y en ningún fin que corresponda a su propia consistencia. El único κόσμος pen-

sado en el pensar esencial, el adorno originario, dicho κόσμος es tan diferente 

del “cosmos” pensado modernamente y representado popularmente, que no po-

demos mencionar ninguna medida para esa diferencia (2012: 187 – 188). 

 

Heidegger, como lo sugiere Capobianco (2016), se toma muy en serio las sentencias 

heraclíteas, llevándolas hasta sus últimas consecuencias. De alguna manera, tomando algunas 

de las categorías de su propio pensamiento, que ya se encontraba desarrollado por entero 

para esas décadas, Heidegger sugiere que el ser ahí (Dasein), como el κόσμος, implica el des-

pliegue temporal de los seres independientes del ser humano, tal y como lo sugeríamos in supra. 

El ser heideggeriano no es, pues, ninguna entidad suprema (en términos del pensador alemán, 

una entidad “ontoteológica”), pero tampoco se relaciona con el Dasein de modo que dependa 

de él. El ser, es, pues, un proceso temporal autónomo que se despliega y manifiesta por sí 

mismo. Esta visión, pues, subraya la ya mencionada independencia del κόσμος. Estas afirma-

ciones pueden rastrearse tempranamente en la obra de Heidegger, y no deja de resultar sor-

prendente la influencia que en su obra tendría la figura de un autor, aparentemente, tan dis-

tante para nosotros, como Heráclito de Éfeso. 

Claro que, a partir de estas observaciones y esbozos, no hemos pretendido agotar 

todas las facetas o abordajes posibles del texto, sino solo las que hemos juzgado relevantes 

para nuestra investigación. Las interpretaciones heideggerianas pueden muy bien generar algo 

de escozor en el ámbito de los estudios clásicos, pero creemos que es relevante mostrar cómo 

las sentencias heraclíteas dieron mucho que pensar incluso a autores que no fueron (exclusiva-

mente) filólogos clásicos. Somos conscientes, pues, de que un estudio concienzudo y 



Argus-a Artes & Humanidades                                                                               ISSN 1853 9904 
Ensayo                                                                                                                Vol. XIV Ed. Nº 54 
Andrés Budeguer                                                                                                     Diciembre 2024 

 
 

11 
 

pormenorizado de la interpretación heideggeriana de la obra de Heráclito requeriría un estu-

dio independiente. Pasemos ahora a considerar el fragmento 52, uno de los más enigmáticos 

y complejos textos conservados del efesino.  

 

3. El fragmento 52 y la noción de αἰών 

El fragmento 52 es uno de los más enigmáticos y bellos pasajes del efesino; el mismo 

reza: “El tiempo vital es un niño que juega tirando los dados; el reino de un niño”.17 Este 

orden no fue hecho (ἐποίησεν) por ninguno de los dioses o ninguno de los hombres, sino 

que es eterno. Con lo dicho, ¿cómo interpretar la intrincada noción de αἰὼν que figura en el 

fragmento 52? A ojos de Cordero (2018: 164), este es, sin lugar a dudas, el fragmento más 

enigmático de Heráclito. Conscientes de esta dificultad, quisiéramos, sin embargo, ofrecer 

algunos elementos hermenéuticos (mínimos) que faciliten la comprensión de las afirmaciones 

heraclíteas.  El primer problema que se plantea al enfrentarnos con el texto es, naturalmente, 

la significación que hemos de atribuirle a αἰὼν en el fragmento.  

Keizer (2000), a quien seguimos, ha proporcionado una muy completa revisión del 

término. A lo largo de su historia, el vocablo ha adquirido los matices más variados. Inicial-

mente –por ejemplo, en Ilíada XVI 453– designaba algo similar al concepto de vida o “fuerza 

vital”. En los textos homéricos, el término está lejos de designar algo siquiera cercano a lo 

que entendemos por “tiempo”. Paulatinamente, el término comienza, a partir de ese signifi-

cado originario, a referir a “duración de la vida” –así aparece en algunos de los textos de 

Esquilo. Coincidimos con Donegana (2020: 258) cuando afirma: 

La evolución del término parece mostrar un progresivo grado de abstracción que 

parte de la noción de “vida”, pasa por la de “duración total de una vida” y, a 

partir del contraste con la duración de una vida finita, llega a ser utilizado en 

expresiones que dan a entender un tiempo infinito. Un paso más en este paula-

tino proceso de abstracción se puede observar en la concepción platónica de 

eternidad como presente inmutable. 

 
17 El fragmento proviene de una cita de Hipólito de Roma (s. II – III d.C): “αἰὼν παῖς ἐστι παίζων, πεσσεύων· 

παιδὸς ἡ βασιληίη”. Estas enigmáticas palabras, aunque breves, fueron suficientes para generar las interpreta-
ciones más diversas. Creemos que este es un complemento a la noción heraclítea de tiempo.  



Argus-a Artes & Humanidades                                                                               ISSN 1853 9904 
Ensayo                                                                                                                Vol. XIV Ed. Nº 54 
Andrés Budeguer                                                                                                     Diciembre 2024 

 
 

12 
 

Ciertamente, es Platón, con su concepción del tiempo como imagen móvil de la eter-

nidad (εἰκὼν κινητός) en Timeo 37d, el primero en sugerir que el tiempo cronológico (χρόνος) 

no sería sino una imagen de lo eterno. El sentido técnico que el término adquiere a partir de 

Platón es, de alguna manera, irrelevante para nuestras consideraciones, dado que no se en-

cuentra presente en las reflexiones de los presocráticos (Kahn, 1979: 228). 

¿Qué es lo que el fragmento afirma, en verdad, si es que afirma algo en absoluto? 

Tradicionalmente, el fragmento ha sido interpretado en términos cosmológicos y antropoló-

gicos (cf. Donegana, 2020: 259).18 De acuerdo con la primera interpretación, αἰών haría refe-

rencia al tiempo del universo y, en consecuencia, debería ser interpretado como un principio 

regulativo del κόσμος eterno. Esta interpretación aparece con claridad en las observaciones 

de Robinson (1996: 116 – 117), quien, poniendo el texto en estrecha conexión con el frag-

mento 53 (“Guerra es el padre de todos y el rey de todos”), afirma que su significación es 

claramente cosmológica. Mondolfo (2007: 225) abraza también esta lectura, basándose sobre 

todo en la presentación que Hipólito hace del texto y otros elementos contextuales del frag-

mento; así, afirma: “es evidente, pues, que atribuía al fragmento un significado cósmico, y en 

el cosmos veía el juego del niño y su reino”. 

Recientemente, en cambio, han sido numerosos los intérpretes que han sugerido una 

lectura antropológica del fragmento. Ramón Cornavaca, al comentar brevemente el texto, 

sugiere que “Si bien la dimensión predominante es la antropológica (tiempo de vida-niñez), 

no se puede excluir la perspectiva cosmológica, al menos de manera implícita” (Cornavaca, 

2008: 220). De este comentario breve se infiere, pues, la decisión del filólogo de traducir αἰών 

por tiempo vital. También Cordero abraza una lectura marcada por la cuestión antropológica 

(Cordero, 2018: 164). En la presente comunicación, nosotros quisiéramos defender una in-

terpretación eminentemente antropológica.19 

 
18 Esta disyuntiva en cuando a la atribución de significados había ya sido notada muy tempranamente, a media-
dos del siglo pasado, por Rodolfo Mondolfo (2007: 223): “Pero, justamente sobre el problema del significado, 
que es más esencial, las opiniones se dividen entre la atribución de un significado cósmico y la de un significado 
humano [antropológico]”. Nosotros buscaremos defender una interpretación eminentemente antropológica del 
texto. Para esta aproximación, nos hacemos eco de las oportunas palabras de Kahn: “Su verdadero tema no es 
el mundo físico, sino la condición humana, la condición de mortalidad. Pero mediante su participación en el 
ciclo de vida eterno de la naturaleza y también por su capacidad para dominar este patrón en la cognición, la 
estructura de la psyche es ilimitada” (Kahn, 1979: 23). 
19 Para una interpretación alternativa de la disyuntiva, cf. Donegana (2020: 261). De acuerdo con la visión suge-
rida por Donegana, Heráclito intenta describir en el fragmento una experiencia que supera la sucesión lineal, 
de modo que no sería válido decantarnos por alguna de las dos opciones de la disyuntiva. 



Argus-a Artes & Humanidades                                                                               ISSN 1853 9904 
Ensayo                                                                                                                Vol. XIV Ed. Nº 54 
Andrés Budeguer                                                                                                     Diciembre 2024 

 
 

13 
 

De todos los textos conservados de Heráclito, este es el único en el cual aparece el 

término αἰών, de modo que, tal y como ocurría en el caso de κόσμος, las conexiones que 

logremos realizar entre los textos serán siempre limitadas y conjeturales. Creemos que es 

posible, sin embargo, realizar algunas hipótesis y conjeturas verosímiles.  

Para los lectores posteriores, sobre todo considerando que fue Hipólito quien trans-

mite el fragmento, αἰών estaría asociado con cuestiones trascendentes a la vida humana, e 

incluso místicas. Sin embargo, creemos que, dado que aún nos encontramos en usos arcaicos 

del término, sería un error interpretar el vocablo en un sentido puramente cosmológico, de-

jando de lado u oscureciendo la referencia a cuestiones propiamente humanas. En conse-

cuencia, compartimos completamente la afirmación de Glenn Most en relación con la signi-

ficación del término en el fragmento: “Pero, dadas las limitaciones del uso lingüístico griego 

arcaico, Heráclito mismo solo puede haber querido decir algo no acerca de la divinidad o de 

principios universales, sino más bien sobre la vida concreta perteneciente a los seres humanos 

reales e individuales” (Most, 2011: 106). 

Heráclito afirma que el tiempo vital es un niño. Si quisiéramos otorgarle a la cópula un 

sentido existencial (ἐστι), incluso podríamos afirmar que el tiempo vital existe (como) un niño. En 

el texto griego, dos participios especifican la actividad de los niños: παίζων y πεσσεύων.20 El 

primero, participio presente de παίζω, deriva directamente de “niño” (παῖς), y designa la acti-

vidad de jugar, típicamente asociada a los niños. En los textos homéricos, tiene el sentido de 

actuar como un niño (cf. Diggle, 2021: 1050). Por otro lado, el segundo participio (πεσσεύων, 

derivado de πεσσεύω), denota la clase de juego que el niño juega. No tenemos, en verdad, 

ninguna fuente que nos permita determinar cuál es, específicamente, el juego al cual se hace 

referencia. Creemos, en consecuencia, que la sugerencia de Fronterotta (2013: 372 – 375) de 

no indicar el juego en particular ha de seguirse. Determinar de qué juego se trate no es relevante 

aquí.21 

 
20 πεσσεύων es la forma jónica generalmente aceptada en la recepción del texto, introducida sobre la base de la 
cita de Luciano en Vitarum auctio 14 (cf.Fronterotta, 2013: 373). Hipólito, en cambio, transmite el texto con el 
equivalente ático del término (πεττεύων). Todas las ediciones consultadas conservan la forma jónica, aunque 
toman el texto íntegramente del comentario de Hipólito de Roma (cf.Nota 15). 
21 Consecuentemente, al proponer su traducción del texto, Fronterotta no incluye referencia alguna a juegos 
particulares y traduce el texto como sigue: “El tiempo de la vida humana es un niño que juega moviendo sus 
piezas: a un niño pertenece el poder soberano”. Por las mismas razones expuestas in supra, creemos que la 
traducción de Cordero es incorrecta: “El tiempo de la vida es un niño que juega con piedritas. El reino es del 
niño” (Cordero, 2018: 207). Nada en el texto griego sugiere un juego con piedritas. 



Argus-a Artes & Humanidades                                                                               ISSN 1853 9904 
Ensayo                                                                                                                Vol. XIV Ed. Nº 54 
Andrés Budeguer                                                                                                     Diciembre 2024 

 
 

14 
 

A partir de las observaciones consignadas en el párrafo precedente, podemos sugerir 

que Heráclito afirma que sea cual sea el juego que los seres humanos jueguen durante su 

tiempo vital (αἰών), no estarían haciendo nada más que jugar juegos de niños. Una interpreta-

ción semejante se encuentra contenida en Most (2011: 107), quien afirma:  

Porque, en cualquier caso, Heráclito está diciendo que, sea lo que sea que los 

seres humanos sean durante el transcurso de toda su vida, en realidad no son 

más que niños jugando a juegos: y aun si ganan el juego y se convierten en reyes, 

lo hacen solo como niños, no como adultos pensantes y responsables (Most, 

2011: 107). 

 

La imagen del niño es, ciertamente, relevante para la interpretación que estamos su-

giriendo. En los últimos siglos, sobre todo por influencia de algunas corrientes de la psico-

logía y, más recientemente, la pedagogía, nuestras imágenes acerca de los niños han cambiado 

grandemente. Solemos pensar en ellos como seres inocentes, cargados de bondad, portado-

res de todas nuestras expectativas y deseos. En suma, ellos evocan en nosotros una imagen 

cargada de sentimientos tiernos y nostálgicos. Podremos haber heredado de los griegos mu-

chísimos aspectos de nuestra cultura contemporánea, pero la concepción de la niñez no fue, 

ciertamente, una de ellas. Para los griegos, los niños eran algo así como adultos defectuosos, 

seres humanos incompletos que tenían que ser corregidos y que todavía tenían mucho por 

aprender.22Su visión de ellos era peyorativa, y esto se comprueba al considerar otros frag-

mentos en los cuales aparece el término (cf. Donegana, 2020: 265). 

En el fragmento 70, e.g., su posición acerca de los niños no podría ser más clara: 

“Heráclito consideró que son juguetes de niños las opiniones humanas”.23 Su visión de los 

niños desde el punto de vista gnoseológico, en consecuencia, no era nada buena. Ahora bien, 

 
22 Para citar un ejemplo de la valoración que hemos descripto in supra, considérese aquella escena en la que 
Critias narra el encuentro entre Solón y un sacerdote egipcio. Allí, leemos: “¡Ay!, Solón, Solón, ¡los griegos 
seréis siempre niños!, ¡no existe el griego viejo! […] tenéis almas de jóvenes, sin creencias antiguas transmitidas 
por una larga tradición y carecéis de conocimientos encanecidos por el tiempo. […] Tomemos un ejemplo, lo 
que se cuenta entre vosotros de que una vez Faetón, el hijo del Sol montó en el carro de su padre y, por no ser 
capaz de marchar por el sendero paterno, quemó lo que estaba sobre la tierra y murió alcanzado por un rayo” 
(Timeo 22c – d). Seguimos la edición de F. Lisi (Lisi y Durán, 1992: 163). Heráclito es incluso más severo que 
Platón, pues no se dirige solo a los griegos, sino a todos los seres humanos.   
23 El texto contiene probablemente tan solo una reminiscencia de algunas ideas que pudo haber transmitido 
Heráclito. Muy probablemente, no formó parte del libro de Heráclito en esta forma. Nos lo transmite J ámblico 

en su De anima: “παίδων ἀθύρματα νενόμικεν εἶναι τὰ ἀνθρώπινα δοξάσματα” 



Argus-a Artes & Humanidades                                                                               ISSN 1853 9904 
Ensayo                                                                                                                Vol. XIV Ed. Nº 54 
Andrés Budeguer                                                                                                     Diciembre 2024 

 
 

15 
 

podríamos preguntarnos por la segunda mitad de la sentencia: παιδὸς ἡ βασιληίη. ¿Qué sen-

tido tiene afirmar que el reino es propio de un niño, si hemos venido afirmando que la imagen 

heraclítea de los niños es profundamente despectiva? Quisiéramos incluir algunas reflexiones 

que permitan una interpretación coherente del texto.  

Si, como sugerimos al comienzo de la investigación, el λόγος es la noción más impor-

tante del pensamiento de Heráclito, entonces esta segunda parte parecería no tener dema-

siado sentido. El término βασιλεύς aparece por única vez en todos los fragmentos heraclíteos 

en el fragmento 53: “Guerra es el padre de todos y el rey de todos; y a unos los muestra como 

dioses y a otros como hombres, a unos los hace esclavos, a otros libres”.24Siguiendo algunas 

líneas marcadas por Donegana (2020: 217), creemos que es conveniente poner en relación 

ambos fragmentos para desentrañar el sentido más plausible del texto. La guerra, Πόλεμος, 

es también una forma de organización de la realidad (“padre de todos/todas las cosas”), al igual 

que el λόγος. Al final del fragmento 52, se pone en relación a βασιληίη con παῖς, pero esta 

conexión ha de ser interpretada como una construcción paradójica o una expresión polar: no 

es que, efectivamente, el reino corresponda al niño, sino que, paradójicamente (contraria-

mente), así opera αἰὼν. 

Así como los niños operan sin sentido alguno, sin ningún orden aparente que poda-

mos detectar, así también αἰὼν calcula cada uno de los acontecimientos. Si no apelamos a la 

paradoja y la ironía, que tanto complace a nuestro pensador, entonces hemos de desechar la 

segunda parte del fragmento como un agregado espurio. Creemos, sin embargo, que este es 

un recurso que debe utilizarse tan solo cuando no tengamos otra alternativa hermenéutica. 

Heráclito pone en relación analógica enunciados que son evidentemente contradictorios en-

tre sí, y esto es lo que ha causado tanto dolor de cabeza entre los intérpretes. Con lo dicho, 

no pretendemos en absoluto resolver las controversias que los textos heraclíteos plantean, 

sino mostrar solo una de las líneas interpretativas posibles. 

 

© Andrés Budeguer 

 
24 El fragmento nos es transmitido por Hipólito: “Πόλεμος πάντων μὲν πατήρ ἐστι, πάντων δὲ βασιλεύς, καὶ τοὺς 

μὲν θεοὺς ἔδειξε τοὺς δὲ ἀνθρώπους, τοὺς μὲν δούλους ἐποίησε τοὺς δὲ ἐλευθέρους”.  



Argus-a Artes & Humanidades                                                                               ISSN 1853 9904 
Ensayo                                                                                                                Vol. XIV Ed. Nº 54 
Andrés Budeguer                                                                                                     Diciembre 2024 

 
 

16 
 

4. Bibliografía 

Aguilera Quiroz, Sebastián. “Consideraciones sobre el tiempo en Heráclito de Éfeso”. Revista 
Historias del Orbis Terrarum, Núm. 22, 2000, pp. 8 – 24. 

Aristóteles. Metafísica (Tὰ μετὰ τὰ φυσικά). Traducción, notas e introducción: Eduardo Sin-
nott. Colihue Clásica, 2022. 

Bernabé, Alberto. “Expresiones polares en Heráclito”; en Hülsz Piccone, Enrique (Ed.), Nue-
vos ensayos sobre Heráclito. Actas del «Segundo Symposium Heracliteum». Universidad 
Nacional Autónoma de México, 2009, pp. 103 – 137.  

---. Fragmentos presocráticos [edición bilingüe de los fragmentos; selección, introducción y notas 
por A. Bernabé]. Abada Editores, 2019. 

Capobianco, Richard. “Heidegger on Heraclitus: Kosmos/World as Being Itself”. Epoché, 
Vol. 20, Issue 2, 2016, pp. 465 – 476.  

Chitwood, Ava. “Heraclitus αἰνιϰτὴς. Heraclitus and the Riddle”. Studi Classici e Orientali 
(Pisa University Press), Vol. 43, 1995, pp. 49 – 62. 

Cordero, Néstor Luis. Heráclito: uno es todo, todo es uno. Ediciones Colihue (Filosofía), 2018. 

Cornavaca, Ramón. Filósofos Presocráticos, Fragmentos I. Losada (Colección Griegos y La-
tinos), 2008.  

Diels, Hermann y Walther Kranz. Die Fragmente der Vorsokratiker I – III (6° Ed.). Weidmann, 
1952. 

Diggle, James (Editor-in-Chief). The Cambridge Greek Lexicon. Cambridge University Press, 
2021. 

Diógenes Laercio. Vidas y opiniones de los filósofos ilustres. Traducción y notas: Carlos García 
Gual. Alianza Editorial, 2007. 

Donegana, Lucas. “Dos nociones de tiempo en el fragmento B 52 de Heráclito”. Revista 
Hypnos, Vol. 45, No. 2, 2020, pp. 254 – 273. 

Eggers Lan, Conrado y Victoria E. Juliá. Los filósofos presocráticos. I. Editorial Gredos 
(Biblioteca Clásica Gredos, 12), 1978.  

---. Las Nociones de Tiempo y Eternidad. De Homero a Platón. Universidad Nacional Autónoma 
de México (UNAM), 1984. 

Finkelberg, Aryeh. “On the History of the Greek κόσμος”. Harvard Studies in Classical Philology, 
Vol. 98, 1998, pp. 103 – 136.  

Fronterotta, Francesco. Eraclito, Frammenti [edición italiana, comentada, de los fragmentos de 
Heráclito]. BUR rizzoli, Classici greci e latini, 2013. 

García Quintela, Marco. El rey melancólico: Antropología de los fragmentos Heráclito. Taurus Hu-
manidades, 1992. 

Graham, Daniel W. The Texts of Early Greek Philosophy, I (The Complete Fragments). Cam-
bridge University Press, 2010.  

Guthrie, William Keith Chambers. Historia de la filosofía griega I: los primeros presocráticos y los 
pitagóricos. Gredos, 1984. 



Argus-a Artes & Humanidades                                                                               ISSN 1853 9904 
Ensayo                                                                                                                Vol. XIV Ed. Nº 54 
Andrés Budeguer                                                                                                     Diciembre 2024 

 
 

17 
 

Heidegger, Martin y Eugen Fink. Heráclito [tomo XV de las Obras completas de Heidegger edi-
tadas por F.W. von Herrmann]. Fondo de Cultura Económica, 2017.  

Heidegger, Martin.Heráclito. El hilo de Ariadna, 2012.  
---. Conceptos fundamentales de la filosofía antigua. Waldhuter Editores, 2014. 
---. Heraclitus. Bloomsbury Academic, 2018. 

Hopkins, Phil. “Weaving the Fish Basket: Heraclitus on Riddles and the Relation of Word 
and World”. Epoché, Vol. 13, Iss. 2, 2008, pp. 209 – 228. 

Kahn, Charles H. Anaximander and the origins of greek cosmology. Columbia University Press, 
1960. 

---. The art and thought of Heraclitus [edición inglesa, comentada, de los fragmentos de 
Heráclito]. Cambridge University Press, 1979. 

---. The verb «be» in ancient Greek, with a new introductory essay. Hackett, 2003. 

Keizer, Heleen M. “«Eternity» revisited: A study of the greek word αἰὠν”. Philosophia Refor-
mata, Vol. 65, No. 1, 2000, pp. 53 – 71. 

Kirk, Geoffrey Stephen. Heraclitus: the cosmic fragments, a critical study. Cambridge University 
Press, 1962.   

Kirk, Geoffrey Stephen; Raven, John Earle y Malcom Schofield. Los filósofos presocráticos, his-
toria crítica con selección de textos. Gredos, 2017 

Lisi, Francisco y María Ángeles Durán. Platón. Diálogos VI (Filebo, Timeo, Critias).Editorial 
Gredos (Biblioteca Clásica Gredos, 160), 1992. 

Lloyd, Geoffrey Ernest Richard. Polarity and analogy, two types of argumentation in early greek 
thought. Cambridge University Press, 1966. 

Marcovich, Miroslav. Heraclitus. Greek Text with a Short Commentary. Los Andes University 
Press, 1967. 

---. Heraclitus. Texto griego y versión castellana. Talleres Gráficos Universitarios, 1968. 

Mondolfo, Rodolfo. Heráclito, textos y problemas de su interpretación (13° Ed.). Siglo XXI Edito-
res, 2007. 

Most, Glenn W. “Heraclitus Fragment B 52 DK (on OF 242)”; en Miguel Herrero de Jáure-
gui et. al (Ed.).Tracing Orpheus. De Gruyter, 2012, pp. 105 – 109. 

Moyal, George J.D. (1989). “On Heraclitus’s misanthropy”. Revue de Philosophie Ancienne, Vol. 
7, No. 2, 1989, pp. 131 – 148. 

Nieva, José María. (2012). “Heráclito o el placer de decir el mundo”; en Andrés Stisman 
(Ed.). Lenguaje y Mundo. Universidad Nacional de Tucumán, 2012, pp. 13 – 22. 

Ramnoux, Clemence. Heraclite ou L’homme entre les choses et les mots. Les Belles Lettres, 1968. 

Rivera, Jorge Eduardo. Heráclito. El esplendente. Bricklediciones, 2006. 

Robinson, Thomas M. Heraclitus: Fragments. A Text and Translation with a Commentary. Univer-
sity of Toronto Press, 1996. 

Sallis, John y Kenneth Maly. Heraclitean Fragments. A Companion Volume to the Heidegger/Fink 
Seminar on Heraclitus. The University of Alabama Press, 1980.  

 


